
 ١

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



 ٢

 
 

 حقوق الطبع محفوظة للناشر
 الطبعة الثانية

  م٢٠٠١ - هـ ١٤٢٢
 

 



 ٣

 
 

 
 
 

@bävèäßIUH@@@@

 



 ٤

 
 
 
 

 
 

 

 



 ٥

   

 
 ..المطلع القرآني

 ]٧٤-٧٢:آل عمران [  

 

 



 ٦

 ..شاهد الحال
 

 : قال السيد العلامةُ محمد بن أحمد بن جعفر الحَبشِي
 تفريط ،وأئمة ساداتِنا بني علوي سلكوا الشريعة تتبع من غير إفراط ولا

محجتها البيضاء وطريقها السمحاء العلياء ، ولا أحد منهم ينسب إلى تحريف أو 
ومن اخترع مهيعاً لنفسه خصوصاً من ،تخريف أو ركوب غير الأحوط فيها 

أولادهم وارتضى غير ما سلكوه فآخر عمره إلى الخيبة والانحطاط ، ولا يرفع 
 فمن تبعهم سلـم ، ومن خالفهم .ع لهم من منار ، ووكِلَ إلى نفسه له ما يرف

ندم، والأدب معهم طريقة ، واتباعهم حقيقة،ولا تخالف بواطنهم ظواهرهم،  
فكيف يكون حال من ادعى أنه عثر على ما لـم يعثروا عليه ،وأن الصواب 

لـم يأت أحد غير ما جنحوا إليه وأشاروا إليه ؟ مع أننا نعتقد أم وآحادهم 
ما ينقم عليه ، وحاشاهم أن يركبوا هوى أو يسلكوا غير السبيل السوي ،وهم 
المشار إليهم أم أهل السواد الأعظم والسنة والجماعة ،التي نوه ا وبنجاة 

وإنا بحمد اللّه لا نجد ميلاً . أهلها صاحب الشفاعة ،صلى اللّه عليه وآله وسلـم
هم ، ولا نغبط من جاء على غير ولائهم ، ولو ظهر منه ما ولا رغبةً إلى غير اقتفائ

ظهر ، واشتهر عنه ما اشتهر ، وإن وافق الصواب، وعمل بالكتاب ، ولا نعاديه ولا 
  . ))ننكر عليه ولا نخطئه ؛ لأن الطرق إلى اللّه على عدد أنفاس الخلائق 

م النبراس في التنبيه على منهجِ السادة الأَكياس((  للسيد عبداللّه بن  ))العلـ
  . ٢٦علوي العطاس ص



 ٧

 ..الإهداء
 

 .. إلى شبابِ الدعوةِ
 ..أملِ المستقبلِ

 ..حملَةِ الرايةِ بثوابتها المحليةِ والعالـميةِ
 ..أحفادِ الإمامِ المهاجرِ

 ..وأتباعِ الأستاذِ الأعظمِ ، الفقيهِ المقَدمِ
 .. كلِّهوإلى كافَّةِ منسوبيهِم ومحبيهم في العالـم

 ..))الأبنيةَ الفكريةَ  ((إليكم هذِهِ 
 

              المؤلف
 

 
 



 ٨

 



 ٩

 المقدمة 
الحمد للّه عاصم من يشاء عن الفتن الماحقة،  والبلايا الساحقة،  له الأمر 

من قبل ومن بعد،  ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر اللّه،  ينصر من يشاء،  
 نبينا وحبيبنا القدوة الحسنة سيدنا محمد بن عبد اللّه والصلاة والسلام على

صلى اللّه عليه وعلى آله وأصحابه الكرام،  صلاةً وسلاماً دائمين متلازمين 
 .إلى يوم الدين 

وبعد ؛ فتأمل معي أيها الراغب في منهج السلف وفهم قاعدم الثابتة 
  وما تفرع من المتوارثة عبر تسلسل دعوم المباركة في وادي حضرموت،

مدارسها،  وانتقل من رجالها الأئمة الزهاد العباد،  إلىكافة النواحي والبلاد،  
تأمل ما يقوله أحد سلفنا امع على سلامة منهجهم،  والـممثل 
لطريقهم،  والـمنافح عن شرفهم وحرمتهم، حول ما يقع فيه بعض شواذ 

  : )١(المنتسبين لـمدرسة السلف بالنسب

 تبلغني عنه أخبار لا أستحسنها منه ولا أرضاها )) فلان ((لسيد الفاضل وأما ا
له ولا كنت أظن أا تظهر منه،  وهي مساعدةٌ للـمتظاهرين بالبدعة،  وما 
ذلك بعجيبٍ في هذا الزمان، الذي أحواله تشِيب الولدان، وما كنت أحسب 

يل وأضاليل من عدلوا ذلك القلب السليم ، والعقل المستقيم، أن ينخدع بأقاو

                                                           
من مكاتبة أرسلها الحبيب علي بن محمد الحبشي إلى أخيه شيخ وهو بجاوة ضمنها ) ١(

 .   ))تنوير الأغلاس  ((وجهة نظره ووردت في آخر كتاب 



 ١٠

عن أقوم سبيل،  وفارقوا أشرف جيل،  ولنا في السلف الصالح من المتقدمين 
والـمتأخرين أعظم أسوة، وأشرف قدوة،  ومن ادعى أن عقيدةَ أولئك 

 .السلف زائغة ؛ فقد أخطأ الطريق وللّه الحجة البالغة

 ولكن وقد كنت ودِدت أن لا أكتب هذا الخطاب، في هذا الكتاب ؛
اتساع الخَرقِ في هذا الشان، وانتشار اللَقالِق والهذيان، بين أهل هذا الزمان، 
أثار مني الغيرة القوية، على سورِ مقاماتِ العصابةِ العلَوِية، واللّه يهدي 

 .الفروع إلى طريقة أسلافهم، ويحفظهم من التظاهر بخلافهم 

وع في أصحابه، والدخول على اللّه وأعتقد أن القلب المحمدي يسوؤه الوق
 في خفْيةٍ لعل )) فلانَ بن فلان ((من غير بابه، وهذه بعض إشارةٍ ذَكِّروا ا 

 .يتذكر، فإن الذكرى تنفع المؤمنين 

وهذه الأخبار مما كَدرت حالي وأنغصت علي عيشي، فإني لا أحب لإخواني 
ين، وتقليدهم فيما بلغهم عنهم من العلويين ؛ إلا سلوك سبيل أسلافهم الصالح

 حزب الرشاد، وخلفاء خير - كما يعلـم اللّه -علوم وأعمال واعتقاد، فإم 
فكن يا أخي على حذر من مجالسة المتظاهرين، ذا الاعتقاد المشين، ولا . العباد 

يقرع سمعك من ذلك الجهل كلـمةٌ تفَوهوا ا في محاورام، أو دونوها في 
كاتبام، فإن داءَ البدعة داءٌ معضلٌ لا يكاد ينجح فيه دوا، وأقوى مادتِه من م

أَفَرأَيت منِ اتخذَ إِلهَه هواه وأَضلَّه اللّه على {: الهوى، واللّه يقول في كتابه 
 . إلخ المكاتبة ..}عِلـم



 ١١

 أبنائهم وبمثل هذه المكاتبة وشبهها تتضح غيرةُ الشيوخ من بني علوي على
وأحفادهم إذا هم رغبوا في استتباع كل ناعق، أو استحسنوا ما لـم 
يستحسنه أئمتهم ورجالهم، ونجد أن هولاء الشيوخ في كل عصر ومرحلة 
يلزمون الأبناء والأحفاد باتباع رجال مدرستهم المتفردة، مدرسة الإمام 

صياع للضد أو المهاجر والفقيه المقدم، ويحذروم من مغبة الاستتباع والان
المخالف حرصاً من هؤلاء الرجال على سلامة المعتقد ومتانة المبدأ، وصدق 
الاقتفاء للـمتبوعِ الأعظم حامل راية الأخلاق النبوية، القائل لأولئك القوم 

اِذْهبوا ((: الغارقين في أذاه ومضايقته ومنازعته يوم قدر عليهم عام الفتح 
  .))فأَنتم الطُّلَقاءُ 

قد حملت مدرسة المهاجر والفقيه والسقاف والـمحضار والعيدروس ل
والحداد وغيرهم من أئمة أهل البيت عالـميةَ الدعوة وإمامة المصطفى صلى 
اللّه عليه وآله وسلـم، بعيدةً كل البعد عن الأهواء والتعصب المقيت، داعيةً 

دنيا ومناصبها إلى اللّه بالحكمة والـموعظة الحسنة، تاركةً جيفة الحياة ال
ومراتبها التي يتنازع عليها البر والفاجر دون أسف عليها أو تطَلُّعٍ مهينٍ 

، فعاشوا سعداء ، وماتوا سعداء، إليها، فكان أن جاءت إليهم صاغرةً راغمةً
وتركوا لـمن بعدهم محجةً بيضاء ، ليلُها كنهارها ، من ركبها نجا ، ومن 

 .تخلف عنها هلَك 
 ..ر؟ ولا بلاغ إلا باللّهفهل من مستبص

 المؤلف       



 ١٢

  منهج السادةِ بني علَوِي بحضرموت والعالـم  
اِعلـم أيها الراغب في معرفة الحق وأهله أن كل من انطوى من السادة 

ه أن يعلـم علـم اليقين بني علوي ومنسوبيهم تحت راية مدرستهم فإن علي
أن هذه المدرسة لها ثوابتها ومبادئها الفكرية  المميزة لها عن كافة المناهج 
الأخرى، والـمقصود بالـمبادئ الفكرية ثوابت الطريق التي رسمها رجالها 

 . في سبيل البلوغ إلى السلامة في الدارين 

 الأول صلى اللّه وكما تستند النسبة العرقية وترتقي في تسلسلها إلى الأب
عليه وآله وسلـم ؛ فإن النسبة الفكرية أيضا تستند وتترقى في تسلسلها إلى 
مصدرها الأول في الشريعة صلى اللّه عليه وآله وسلـم، حيث إن واضع هذه 
المبادئ هو الإمام المهاجر أحمد بن عيسى بن محمد بن علي العريضي ابن الإمام 

الباقر ابن الإمام علي زين العابدين ابن الإمام جعفر الصادق ابن الإمام محمد 
الحسين السبط ابن الإمام علي بن أبي طالب وفاطمة الزهراء بنت الرسول محمد 

 ومرسخ مدرستها ووجهتها العالـمية ،)١(صلى اللّه عليه وآله وسلـم 
والـمحلية الإمام والأستاذ الأعظم الفقيه المقدم محمد بن علي باعلوي كما 

 . في لاحق إيضاحات هذه الرسالة سيأتي
 

                                                           
جع مشجرات الأنساب وتراجم آل البيت للتعرف على صحة تسلسل هذا را) ١(

 .النسب الباذخ وتراجم هولاء الأئمة الكرام 



 ١٣

 مخطط التسلسل الفكري لأئمة آل البيت



 ١٤

  اِنتِقالُ الإمامِ المهاجِرِ والتحولات الفِكْرِية
يجمع الؤرخون على إطلاق لقب المهاجر على شخصية الإمام أحمد بن 

من أرض الرافدين إلى حضرموت، وكما اختص الإمام عيسى منذ انتقاله 
المهاجر وتفرد ذه التسمية امع عليها برغم كثرة المهاجرين من مواطن 
الفتن وعواصم الحركة من إخوانه آل البيت وبني عمومته فإنه أيضا تفرد 
بمنهجٍ ثابتٍ ومدرسةٍ نبويةٍ ذاتِ أبعادٍ وأهدافٍ عرفها العالـم كله، وبلغت 

عوة رجالها إلى أصقاع المعمورة مجردةً عن أي لقبٍ أو نِسبةٍ أو مذهبٍ أو د
فكرةٍ أخرى غيرِ لقبها ونسبتها ومذهبها وفكرا التي أُنشئت في حضرموت 

 . أو انتشرت منها بذات المسمى والنسبة والـمدرسة في العالـم كله 

و آخر وإذا كانت عاطفة بعض المؤلفين أو المؤرخين تنساق لسبب أ
 ذه المدرسة، ناسبةً إياها أو ناسبةً بعض للتضحية عبر الأقلام والـمؤلفات
رجالها إلى مذاهب أخرى ذات موقع في العالـم الإسلامي ؛ فإن شواهد 
الأحوال ومؤلفات الرجال ونماذجهم الحية ومدرستهم وطريقتهم العالـمية 

، وترده في نحرِ تأبى ذلك وترقى وتتعالى عن مثل هذا الإسفاف الرخيص
متقَولِيهِ أياً كان حجم واقعهم الفكري أو الاجتماعي ؛ لأن الافتراء 
 ولا جماعةٌ، وعصرنا هذا هو عصر والكذب لا تقوم به أمةٌ ولا مذهب
ترويجِ الأكاذيب واللعب ا في سبيل خدمة المصالح الذاتية والخارجية، ولهذا 

هم يتجاوزون حدود الأدب الشرعي، ويروجونَ صار حملَةُ الأقلام أو بعض



 ١٥

في عامة المسلـمين مفاهيم وآراءاً خاطئةً تبعاً لـما تملِيهِ المصالح 
 )) بني علوي ((والـمواقف الشخصية، ومنها ترويج الأكاذيب عن مدرسة 

في حضرموت والعالـم، بغرض تقديم هذه المدرسة هديةً سخيةً لأطراف 
 .الـم الصراع في الع

 من هذه السعايات )) مدرسة السادة الحسينيين بحضرموت ((وقد عانت 
ميين وأتباعهم المحليين،   والدعايات والهجمات شيئاً كثيراً على أيدي الغزاة العالـ
مية اليهود  وضربت رؤوس الدعاة والعلـماء والأولياء في ساحات اليمن قرباناً لعالـ

م شاهد على الأحوال والأقوال، ولا زالت آثار والنصارى، والتاريخ القريب أعظ
 .هذه الهجمات المنظمة رسمياً شبحاً ماثلاً للعين حتى اليوم 

 فقد انتقل )١(وكما انتقل الإمام المهاجر من العراق هارباً بدينه وأولاده من الفتن
م هروباً بدينهم من فتنة الإلحاد  العشرات من أحفاده إلى كثيرٍ من بلاد العالـ

 .لشيوعية في الماضي القريب وا

                                                           
أدوار التاريخ ((كتب العلامة المؤرخ الأستاذ محمد بن أحمد الشاطري في كتابه ) ١(

 نشأ المهاجر بين آبائه وأعمامه من أئمة:  حول نشأة الإمام المهاجر فقال ))الحضرمي
ونقباء وعلـماء في بيئة تزخر بالعلـم والنبل والفضل ، وفي بلد تموج بكبار العلـماء، 
فدرس العلوم الإسلامية والعلوم العقلية على أولئك وتثقف بثقافة أهل ذاك العصر ، وقد 

 . باختصار  ))أدوار التاريخ  ((عن  .أجمع المؤرخون على تقاه وصلاحه 
 ووصل حضرموت مارا ٣١٧ البصرة سنة وسمي بالـمهاجر لأنه هاجر من

 على أرجح الأقوال وبرفقته بعض مواليه وبنو عمومته كجد ٣١٨بالحجاز سنة 



 ١٦

ومن حيثـما نزلوا أقاموا قواعد مدرستهم العالـمية شامخةً عاليةً لا ينتسبون 
لنظامٍ ولا حزبٍ ولا جماعةٍ ولا مؤسسةٍ، وإنما نسبتهم للّه ورسوله وأهل بيته 

كشجرةٍ طَيبةٍ  ومثَلُ كَلـمةٍ طَيبةٍ{ ولـمنهجهم الراسخ في تخوم الأرض، 
 . }  لُها ثابِت وفَرعها في السماءِ تؤتِي أُكُلَها كُلَّ حينٍ بإِذنِ ربها أص

                                                                                                                             
الأهادلة وجد آل القديمي متجهين إلى المدينة من طريق الشام ؛ لأن الطريق إلى 
مكة والـمدينة من العراق كانت مضطربة الأمن آنذاك ، ومكث بالـمدينة 

ج والحجر الأسود قد نزعه القرامطة وأخذوه معهم، وفي حتى موسم الحج فح
فزينوا له السفر إليهم، ))آل حضرموت  ((الحج التقى الإمام المهاجر بجملة من 

فاتجه بعد الحج إلى اليمن واختار السيد محمد بن سليمان بن عبيداللّه بن  عيسى 
 بن 

ترول في وادي علوي بن محمد بن ضمحام بن عوف ابن الإمام موسى الكاظم ال
سهام كما اختار السيد القديمي جد آل القديم الترول في وادي سردد ، وواصل 

 ثـم انتقل إلى )) الجبيل ((الإمام المهاجر رحلته إلى وادي دوعن فترل في 
 وبرز هناك علـماً مصلحاً ، وأخذ يناظر أهل البدع ويوطن أهل ))الهجرين((

والحجة ، حتى أصلح اللّه به الفريقين وساروا السنة على قبول التفاهم بالعلـم 
 وا أقام بقية حياته داعياً إلى اجتماع الكلـمة ))الحسيسة((تحت ظله، وانتقل إلى 

وموطداً مدرسة الكتاب والسنة على منهج أهل السنة والجماعة ، وكان المهاجر 
تى ظهر مجتهداً في الأصول فرجح لحضرموت المنهج السائد ، وساهم في نشره، ح

مذهب الإمام الشافعي فارتضاه أبناؤه وأحفاده من بعده مذهباً في الفروع ، توفي 
 .  ودفن ا ، وقبره معروف ا إلى اليوم٣٤٥ سنة ))الحسيسة((الإمام المهاجر في 



 ١٧

  مذْهب الإِمامِ المهاجِرِ 
اِختلفت آراءُ المؤرخين في مسألة المذهب الذي كان يحمله الإمام المهاجر 

، والحقيقة التي لا غبار عليها  )١(معه إبان وصوله إلى حضرموت وإقامته ا 
أن شاهد الحال وموقف الواقع ومجريات الأحداث ونتائج المواقف التي بنى 
عليها الإمام المهاجر مدرسته ومدرسة حضرموت كلها منذ وصوله خير 
شاهد على المذهب والـمنهج من عصره إلى عصر الفقيه المقدم إلى من جاء 

  . )٢(ية العالـميةمن بعده إلى عصر التحولات السياس

فإذا كان المهاجر قد جاء من العراق يحمل مذهباً بعينه فالواقع 
والـمدرسة والـمنهج الذي أرساه المهاجر للعالـم كله يلزم الموافق 
والـمخالف أن يدرك بيقينٍ أن الإمام المهاجر أرسى منهج النبوة المحمدية، 

                                                           
لـم نتعرض هنا لنقل أقوال العلـماء واختلافهم ؛ لأننا في أمس الحاجة إلى ) ١(

ية والـمماحكات الفكرية إلى قراءة الواقع وتعميد تجاوز المنازعات القلـم
مجرياته، وبإمكان الراغب في ذلك أن يرجع إلى الكتب المتداولة حول هذه 

 . المسائل 
وضع فرع الدراسات التابع لرباط التربية الإسلامية بعدن بحثا مستفيضا حول هذه ) ٢(

 على ما يمكن الأخذ المسألة ، ولأهمية هذا البحث من جهة ولأجل اطلاع القارئ
به في هذا الأمر  من خلال دراسة علـمية ذات منحى أكاديمي، نحيل القارئ إلى 
هذه الدراسة التي ألحقناها بآخر الكتاب ، والدراسة تحت مسؤولية الفرع ولا 

 فرع الدراسات وخدمة التراث.          علاقة  لها بما طرقه المؤلف هنا



 ١٨

 صلى اللّه عليه وآله وخدم العالـم الإسلامي بكتاب اللّه وسنة رسوله
وسلـم من منظور عالـمية جده المصطفى المبعوث للطوائف كلها، وهذا 

، ولـم يثبت نصاً ولا نقلاً )) مدرسة بني علوي ((هو مفهوم الإمامة في 
شفوياً ولا استئناساً عائلياً أن المهاجر أبرز لحضرموت مدرسةً معينةً وأخفى 

رسةً أخرى من باب التقية كما يقال ، في قلبه لذاته أو لبنيه وأحفاده مد
وانقطع الرجاء منذ زمنٍ بعيدٍ في هذه المسألة وصارت حضرموت بكافة 

العالـمية إمامة المصطفى صلى اللّه ) ١(أجنحتها الفكرية يستظلون بالإمامة
عليه وآله وسلـم واضع أسس الشريعة وآداا، وإمامة المصطفى 

 بعِلـمه وعمله وخلُقه النبوي، لا بعصبيته وعالـميته أبرزها الإمام المهاجر
 جاء بمذهب معين، وساد الأمان - كما يقال -لـمذهبه إن كان 

                                                           
ون على إطلاق الإمامية على المذهب الاثني عشري تعارف المؤرخون والـمصنف) ١(

 المعروف في كثيرٍ من بلاد الإسلام، وهو مذهب منسوب للإمام جعفر 
الصادق ابن محمد الباقر، ويجري به العمل في بعض البلاد الإسلامية كغيره من 

 وهي مدرسة الإمام الفقيه -المذاهب الأخرى، وتعرف مدرسة الإمام المهاجر 
 الإمامةَ بأا مرتبةٌ - ))طريقة آل أبي علوي بحضرموت  ((لمقدم، والـمسماة بـا

ومقام يبلغ إليه الواصلون من آل البيت النبوي يضارع رتبة الاجتهاد عند 
مجتهد فإنه يقال للشريف الواصل : علـماء الأصول، فكما يقال للأصولي البارع

تبة يحق له إرساء القواعد العلـمية إمام، ومن بلغ إلى هذه الر: العالـم العامل
والعملية والاجتماعية من منظور الفهم الشرعي للأصول والـمصادر التشريعية 

 . وهي كتاب اللّه وسنة نبيه صلى اللّه عليه وآله وسلـم 



 ١٩

والسكون في حضرموت كلها تحت منهج الإسلام وإمامة المهاجر وفقه 
الكتاب والسنة بما يتلائم مع المكان والزمان، فهل يكون مثل هذا الإبداع 

 !عجب العظيم خطأً ومخالفةً، يا لل

لقد صان الإمام الحسن بن علي دماء المسلـمين بموقفٍ ، وهذا الإمام 
أيكون التعصب : المهاجر قد صان دماء الأمة بموقفٍ آخر، ولنا أن نقول

للـمذهب ملْزِماً إِمامِيته بمفهومِ المذهبيين أم يكون الحق الماثل للعيان يلزم 
بر السلام والأمان بخلق جده ومنهج الابتهاج بإمامةِ مجتهدٍ قاد الأمة إلى 

 كتاب اللّه وسنة نبيه محمد صلى اللّه عليه وآله وسلـم ؟

هذه عالـميتنا، وهذه إمامتنا، ولا نعيب على متمذهبٍ مذهبه بل نحييهِ، 
والعالـم الإسلامي يزخر .. ونؤمِن أنّ المذهبية فرع من منهج النبوة 

 تبعاً لواقع )) اللامذهبية ((اقع أخرى بـبالـمذهبية، كما يزخر في مو
  .) ١(الصراع المدسوس على هذه الأمة المغلوبة على أمرها 

إن ارتقاء وعيِنا في تفسير المواقف التاريخية يسهم في معالجة الجراح النازفة 
في جسد هذه الأمة، كما أن إسفاف وعينا في تفسير المواقف التاريخية يعمق 

سد  المتداعي، وما تمكن العدو العالـمي من بسط يده الجراح ويمزق الج
والجلب علينا بخيله ورجِلِه إلا من داخل هذه المتناقضات وتعميقها، ومكمن 

                                                           
 ، وهي دعوة )) لا مذهبية ((العبارة يقصد منها الصراع المدسوس تحت شعار ) ١(

 .سلامي وجامعاته ومناهجه فاشية اليوم في العالـم الإ



 ٢٠

العافية في تقارب آرائنا على القواسم العالـمية الإسلامية المشتركة، القواسم 
وم إلا في التي يرتقي إليها وعي العلـماء قبل الدهماء، وما مصيبة الأمة الي

 . تعصب العلـماء واندراج عقولهم تحت مظلات الفتن 

؟ وهل من مهاجرٍ كالـمصطفى صلى اللّه ) ١(فهل مِن إمامٍ كالـمهاجرِ
عليه وآله وسلـم إمام هذه الأمة وشفيعها ؟ اللّهم قنا الفتن ما ظهر منها 

 .وما بطن، وإذا أردت بعبادك فتنةً فاقبضنا إليك غير مفتونين 

                                                           
أعلام حضرموت ((قد ترجمنا للإمام المهاجر في رسالة مستقلة تأتي ضمن سلسلتنا ) ١(

 .، وهي تحت الطبع ))واليمن



 ٢١

ست تومرضبِح لَوِيني عةِ لِبقِيةِ العِربسلُ النلْس  
 الحسينيين القاطنين بوادي حضرموت )) بني علوي ((تنتسب بيوت السادة 

اليوم ومن تفرع منهم في العالـم إلى السيد علوي بن عبيداللّه ابن أحمد 
، وهو الابن الوحيد من بين ذرية عبيد اللّه بن أحمد الذي بقيت المهاجر

ذريته متسلسلة إلى اليوم، فالإمام عبيداللّه بن أحمد له من الذرية بحضرموت 
 :ثلاثة، وهم 

 رِيص١(ب(لَويوع ،دِيدوج ، 
فأما بصرِي وجديد فأعقبا ذريةً بحضرموت وغيرها تسلسلَ انتشارها حتى 

 المئة السابعة من الهجرة، ثـم لـم يبق  من هذه الذرية أحد كما هو أوائل
 .مثْبت ومقَرر في مشجرات آل باعلوي وتراجمهم 

 كتب مؤلف)) وِيهاء الضرِ البانقرضوا )٢(ثـم إنّ بني جديد  : )) غُر  
  .)) جديدة ((كبني بصري وآخر موتاهم امرأةٌ بزبيد اسمها 

                                                           
)١ ())  رِيصا، واسمه إسماعيلُ، وجاء إلى حضرموت  ))ب لدةِ التي ورصنسبةٌ للب

 سالـم بن بصري المتوفى عام  ، ومن ذريته الإمام٣١٨بصحبة والده وجده سنة 
 بتريم ، كان من رجال الحديث والأصول، وعلـماً من أعلام التقوى ٦٠٤

 . والولاية 

بنو جديد ظهر منهم عدد من العلـماء والـمحدثين،منهم السيد علي بن محمد ) ٢(
بن جديد المترجم له في غالب تراجم بني علوي، وترجم له الجَندِي وابن سمرة في 

، ووصف بأنه من كبار رجال الحديث، رحل إلى الحرمين وطلب ))لطبقاتا((



 ٢٢

ن عبيداللّه فولد له عدد من الذرية تفرعت منها بيوت بني وأما علوي ب
علوي المنتشرة بحضرموت واليمن والحجاز ومصر والخليج وإندونيسيا 

 .وشرق إفريقيا والهند وسيلان وغيرها من البلاد 

وقد تحققت نسبة السادة بني علوي إلى أصولهم المباركة خصوصاً بعد أن 
عراق لهذا الغرض، كتب الشيخ بامخرمة في رحل الإمام علي بن جديد إلى ال

أنه لـما قدم أحمد بن عيسى  : ))قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر((
اعترف له أهل حضرموت بالفضل وما أنكروه، ثـم إم بعد ذلك أرادوا 
إقامة البينة توكيداً لـما ادعوه، وكان بتريم إذ ذاك  ثلاث مئة مفت، فسار 

ن محمد بن جديد إلى العراق وأثبت ذلك النسب الإمام المحدث علي ب
وأشهد عليه نحو مئة عدلٍ ممن يريد الحج ثـم أثبته مرةً أخرى بمكة وأشهد 
على الإثبات جمعاً ممن حج من الحضارم، وقدم هؤلاء الشهود في يوم معلوم 

 .)١(وشهدوا على رؤوس الأشهاد بإثباته

                                                                                                                             
العلـم ودخل إلى الهند والعراق وزار عدن وأطرافاً من اليمن، وأخذ عنه الحديث 

قِلادةِ ((جملةٌ من العلـماء، وحقّق النسبةَ الشريفة وأثبتها، ذَكر ذلك بامخرمة في 
لسخاوي جزءاً حديثياً روى فيه أربعين حديثاً في  وقد ذكر له الإمام ا،))النحرِ

وقد ترجمنا لبني  جديد  في رسالة  مستقلة . فضائل الأعمال، ولا زال مخطوطاً 
 .لطيفة تحت الطبع

 . للسيد ضياء شهاب ٩٧-٦٥ص ))الإمام المهاجر  ((عن كتاب ) ١(



 ٢٣

: ل تحقيق نسب بني علويحو) ٩٥-٢٣: ٣(وكتبت مجلة الرابطة العلوية 
ومكانةُ المهاجر ووجود أسرة له وأقارب بالبصرة وبقاء ابنه محمد على أمواله 
وكذلك أبنائه علي والحسين، وذهاب حفيده السيد جديد بن  عبيداللّه 
للنظر في تلك الأموال وزيارة الأقارب، ثـم ذهاب السيد علي بن محمد بن 

 الشهادة على صحة النسب جديد ومسارعة العدول العراقيين إلى
واستثـمار الأبناء والحفدة بحضرموت من ريع أموالهم بالعراق سنين طويلة، 
ووجود إخوان وبنو أعمام للسيد المهاجر بالعراق والصلات المستمرة بينهم، 
ووجود السادة الأهادلة وبني قديم باليمن ؛ كلُّ ذلك دليلٌ على ثبوت 

 .النسب وشهرته 

 ذُكر فعلـماء الأنساب والتاريخ قد اهتموا أيضا بتحقيق وإضافةً إلى ما
 :ذرية الإمام المهاجر وسلسلتهم الشريفة ومنهم 

 سر السلسلة (( العلامة أبو النصر سهل بن عبد اللّه البخاري في كتابه -١
  .٣٤١ ت ))العلَوِية 

 النسابة أبو الحسن نجم الدين علي بن أبي الغنائم محمد بن علي -٢
 ادي ((، وله كتب عديدة منها ٤٤٣ري البصري، توفي عام العم

  . ))والـمبسوط والـمشجر 
 توفي )) ذيب الأنساب (( العلامة محمد بن جعفر العبيدلي في كتابه -٣
  .٤٣٥سنة 



 ٢٤

 طبقات الخواص أهل (( العلامة اليمني أبو العباس الشرجِي في كتابه -٤
 السادة آل الأهدل وابن عمه جد آل ، ذكر فيه هجرة))الصدق والإخلاص 

القديمي، فذكر سكنى الأول بوادي سهام والثاني بوادي سردد والثالث وهو 
  . )١(الإمام المهاجر إلى حضرموت 

بل أفرد كثير من علـماء النسب الرسائل المستقلة لهذا النسب الشريف 
 عمدة (( منهما الإمام النسابة المرتضى الزبيدي والنسابة ابن عنبة صاحب

 . أيضاً، ولا تزالان مخطوطتان ))الطالب 

وغير هولاء كثير ممن تناولوا تحقيق هذا النسب الشريف واعترفوا بصحته 
 كما أن الأحكام الشرعية التي تجري في المعاملات والعلاقات في ،)٢(قطعيا 

                                                           
 .، وفيه تفصيلٌ وافٍ للراغب )٧٠(ص  ))الإمام المهاجر  (() ١(

ومنهم الخزرجي واليافعي والعواجي وابن أبي الحب والسخاوي وأبو الفضل ) ٢(
وأبوعباد وابن عيسى التريمي والجنيد وابن أبي حسان وابن حجر الهيتمي وابن 
سمرة وابن كبن وبامخرمة وابن فهد وابن عقيلة والـمرواني التريمي وغيرهم كما 

 . ))الإمام المهاجر((ذكره السيد ضياء شهاب في 

   أما في العصر القريب فقد اعتنى بالنسب الشريف البحاثة المحقق 
والسيد العلامة علوي بن    ))تفنيد المزاعم(( عبد اللّه بن حسن بلفقيه في كتابه 

والسيد العلامة  ))الشامل في تاريخ حضرموت  ((و ))القول الفصل((طاهر الحداد في 
 . ))ئع التابوتبضا((عبدالرحمن بن عبيداللّه السقاف في 



 ٢٥

مواطن وجودهم من الدلالات القطعية على شريف نسبهم وموالاة العرب 
 .ركيا وجنوب شرق آسيا دليل قطعي آخر والهند وت

وقد خصص سلطان المغرب الشريف محمد بن عبد اللّه العلوي سنوياً 
لأشراف الحجاز واليمن ألف مثقال من الذهب، وكذلك الخليفة العثـماني 

 التي أصدرها، وهي محفوظةٌ، كما خصصت لهم )) الفرمانات ((حسب 
 .الأربطة والأوقاف في الحجاز واليمن 

 وحقق مسألة النسب الشريف للسادة بني علوي )١(وكان آخر من كتب
 العلاّمة : رداً على بعض المنكرين حقيقةَ النسب السيدان العلَوِيان

 والعلامة سقاف بن علي )) تزويد الراوي ((محمد بن أحمد الشاطري في 
 .))دراسة في أنساب أهل البيت((الكاف رحمه اللّه في كتابه 

                                                           
 بالحجاز حيث يقيم ١٤٠٨ - ١٤٠٥صدرت هاتان الرسالتان مابين عامي ) ١(

 . المؤلفان، ومن حيثـما تكلـم المنكر في بعض أجهزة الإعلام 



 ٢٦

 ل النسبة العرقيةمخطط تسلس



 ٢٧

 تومرضبح لَوِيني عةِ لِبةِ الفِكْرِيبسلُ النلْسست  
الـمقصود بالنسبة الفكرية التسلسل الرأسي لـمنهج الطريقة العلوية من 

آله وسلـم، مؤسسها إلى المعلـم الأعظم سيدنا محمد صلى اللّه عليه و
والتسلسل الأفقي من مؤسسها ومن سار على المنهج من بعده إلى عصرنا 

 :الحاضر، وإليك الإيضاح 

 التسلسل الرأسي لطريق السادة بني علوي ) أ ( 
يبدأ تسلسل المنهج العملي والعلـمي لـمدرسة بني علوي بحضرموت 

 يعرف التسلسل بعصر الإمام الأستاذ الأعظم الفقيه المقدم، ومن هذا العصر
 .الرأسي والتسلسل الأفقي 

فالـمؤسس الأول للـمدرسة وتفردها المنهجي كما سبق ذكره هو 
الإمام المهاجر وكان عصره عصر بذرٍ لهذا التفرد وغرسٍ أَوليٍّ لـمبادئِه، 
وجاء من بعده ولده عبيداللّه، الابن الذي شهد في حياة أبيه المهاجر أسلوب 

كان أول طالب علـم يتلقى أصول علوم أهل السنة العمل والدعوة، و
والجماعة في الحرمين الشريفين، فقد بعث به والده من حضرموت إلى مكة، 
وهذا أعظم شاهد على رغبة الإمام المهاجر في اتخاذ قرارٍ فكري جديدٍ في 
أولاده وأحفاده قبل سائر الناس، وكان الأمر كذلك، فعبيد اللّه بن أحمد 

 بدراسة الأصول والحديث في مكة المكرمة، بل درس التصوف لـم يكتف
وعلوم الأخلاق النبوية على شيخ أهل السنة الإمام العلامة الشيخ أبي طالب 



 ٢٨

، )١( )) قوت القلوب ((، وقرأ عليه كتابه الشهير بـ٣٨٦المكي المتوفى سنة 
 .كما قرأ عليه في علـم الفقه واستجازه في جميع مروياته وأسانيده 

 .ومن هنا اتصلت أسانيد آل أبي علوي ومدرستهم بأسانيد أهل السنة 

عبيد اللّه بن : ولهذا يعبر المؤرخون في ترجمة عبيد اللّه بن أحمد بقولهم 
أحمد هو أول من تنفَّس الأنفاس الصوفية بحضرموت، وكانت عودته إلى 

دعوة ا حضرموت في حياة والده، وهو الذي وضعه على منبر العلـم وال
واجتمعت عليه القلوب كما اجتمعت على أبيه المهاجر، بل كان علـماء 
وشعراء عصره يثنون على علـمه  وكرمه وسخائه وتخلقه بأخلاق جده 

 .محمد صلى اللّه عليه وآله وسلـم، وكان يجيزهم بصِلاته وهباته السخية 

 آلت إليه خلافة العلـم ٣٤٥ولـما مات والده بالحسيسة سنة 
الدعوة، وقصده الناس من شتى البقاع، ولهذا وسع دائرة دعوته، فانتقل إلى و

قرية سمل ووهب جميع أراضيه وأملاكه في الحسيسة لـمولاه جعفر بن 
 وأسس في سمل ثـم في بيت جبير ،)٢(مخدم مقتدياً في ذلك بوالده 

                                                           
إثـمد ((وقد بحث ذلك المؤرخ السيد علوي بن طاهر الحداد بحثاً واسعاً في كتابه ) ١(

 . مخطوط ))البصائر في مذهب الإمام المهاجر

اشترى الإمام المهاجر عند دخوله إلى حضرموت نخيلا وعقارا ببلدة الهجرين ثـم ) ٢(
انتقل إلى بني جشيب قبل انتقاله إلى الحسيسة ووهب أمواله وعقاره إلى مولاه 

 .شويه، وهو من الموالي الذين قدموا معه من العراق 



 ٢٩

 والنخيل مصادر رزقه ورزق أتباعه بما اشتراه فيهما من الأراضي الزراعية
 .الباسق 

يؤسس قواعد العلـم والشريعة والدعوة )١(وأخذ الامام عبيداللّه بن أحمد
. إلى اللّه على المنهج الفكري السائد عند علـماء أهل السنة بحضرموت 

                                                           
 : جر هاك نبذةً موجزةً عن الإمام عبيداللّه بن أحمد المها) ١(

ولد بمدينة البصرة حيث كان والده مقيما، واسمه عبد اللّه، وإنما سمي 
عبيداللّه لأنه كان يحب أن ينادى بالتصغير تأدبا منه للّه، رحل من العراق مع 
والده إلى المدينة ثـم إلى حضرموت ومعه زوجته وولده الأكبر بصري وكان 

ه، ثـم بعث به والده إلى الحجاز سنداً لوالده في نشر العلـم والدعوة إلى اللّ
 قوت ((لطلب العلـم، فأخذ عن جملة من علـماء الحرمين، وقرأ كتاب 

 على مؤلفه الشيخ أبي طالب المكي، ومن ثـم عاد في حياة والده إلى ))القلوب
حضرموت فأذن له والده في التصدر لنشر العلـم ونفع الناس، ولـم يزل 

 فآلت إليه الخلافة من بعده وقام ا خير قيام ،٣٤٥كذلك حتى وفاة والده سنة 
ووسع اللّه عليه في الحياة، فاشترى أراضي كبيرة في سمل وفي بيت جبير لتكون 
عوناً له على نشر العلـم والإنفاق في سبيل اللّه، واعتنى بتعليم أولاده على منهج 

والعملية التي غرس أهل السنة، وتوفي هذا الإمام بعد أن أرسى القواعد العلـمية 
 . مبادئها والده الإمام المهاجر 

إنه : ، واختلف في موقع مدفنه، فقيل ٣٨٣وكانت وفاته في قرية سمل سنة 
انتهى بتصرفٍ عن . إنه في العرض النجدي قرب مدينة بور : بسمل، وقيل

  .٣٣٦ للحامد ص))تاريخ حضرموت(( و١٣٥ ص))شرح العينية((



 ٣٠

وكان منهم في تلك الآونة آلُ أبي فضل وآل الخطيب، وكانت مساكنهم 
ظر من بقي من علـمائهم ، كما كان يناقش الخوارج وينا))تريم((بمدينة 

بالحجة والبرهان متخذاً أسلوب والده الأخلاقي غير متعصب ولا متهور 
حتى انطوت حضرموت تحت رايته كما انطوت من قبل لوالده الإمام 

 .المهاجر
                

 
 



 ٣١

 مخطط التسلسل الرأسي لطريق السادة بني علوي



 ٣٢

 مخطط المراحل السياسية المتقلبة



 ٣٣

سِيخردِ الإمامِ المهاجِرِ وأَولادِهِتةِ على ينلِ السبِ أَهذْهم  
أشرنا فيما تقدم إلى دور الإمام المهاجر بحضرموت في وضع منهج التوازن 

وت بين القوى الفكرية المتصارعة، واستطاع بالحجة والبرهان أن يخمد ص
أهل البدع والأهواء، وكانت هذه المرحلة على رغم غموضها في كتب 
التاريخ من أقوى مراحل ترسيخ المنهج السني على يد أئمة أهل البيت 

 .النبوي

فحضرموت خلال هذه المرحلة قد امتلأت بكافة المذاهب والنحل شأا 
اع شأن غيرها من بلاد الإسلام، واشترك رجالها في حروب الصراع والتر

بين الأسر القرشية ؛ ولكنها مع هذا كله ظلت محتفظة بمنهج أهل السنة 
 .ناشرة أعلامه 

 وقد كان بحضرموت من رجال السنة  وعلـمائها عدد كبير كالشيخ 
يحي بن عبد العظيم من المشايخ آل أبي حاتـم والشيخ معمر أحمد الحاسب 

 .يرهم العالـم الشهير، وعلـماء آل الخطيب وآل أبي فضل وغ

وأول المذاهب دخولا إلى حضرموت المذهب الحنفي والشافعي، ولهذا 
مفتٍ للـمذهب الحنفي وآخر : إنه كان بالهجرين في القديم مفتيان : يقال

، وهذا يبرز للـمتأمل أن الغالبية العظمى من الناس كانت على )١(للشافعي 
 .منهج أهل السنة 

                                                           
 .١٥٣ ص))اريخ  أدوار الت((راجع ) ١(



 ٣٤

  : ١٥٣ ص)) الأدوار ((كتب السيد الشاطري في 

 من السنيين، ولـم نسمع عن غيرهم من - أي العلـم -وجمهوره 
فللسنيين علـماؤهم .  وقلة من الإباضيين )١(الشيعة إذا صح وجودهم ا

  .)٢(الكبار وأئمتهم الأحبار

ولقد كسب الإمام المهاجر جولة الزمن بوضع أهل السنة في كفه ورسم 
هج في الكفة الأخرى، وجعلهم قوام المرحلة مستقبل أهل البيت على هذا المن

 . الجديدة في حضرموت، وأخضع لهم بقية الفئات 

فإنه استعمل :  عن الإباضية والـمهاجر )) الأدوار ((قال الشاطري في 
معهم طريقة الإقناع والاقتناع، ونشر في حضرموت المذهب السني هو وبنوه 

  . )٣(وأشياعه وأعقام من بعدهم

                                                           
 .١٥٣المرجع السابق ص) ١(
، )٥٥٦ت (اشتهر من أعقاب المهاجر الإمام محمد بن علي صاحب مرباط ) ٢(

، ومن المشايخ الشيخ سالـم بن فضل )٦٠٤ت (والإمام سالـم بن بصري 
 .١٤٩ ص)) الأدوار ((اهـ ) . ٥٨١ت (بافضل 

ألة، منها رسالة هناك بحوث ورسائل من علـماء حضرموت حول هذه المس) ٣(
بحث في التاريخ المعاصر للحياة الثقافية في ((السيد العلامة عبداللّه بلفقيه سماها 

جنى ((:  ، ورسالة للسيد العلامة علوي بن طاهر سماها))عصر الإمام المهاجر
 . رقِمتا على الآلة الكاتبة، وغيرهما ))الشماريخ



 ٣٥

 وجود مذهب الإمام الشافعي في هذه الفترة أم لـم يصح وسواء صح
فإن الواقع الذي بنى عليه الإمام المهاجر مدرسته هو الذي هيأ انتشار مذهب 

 .الإمام الشافعي في الفقه ومذهب الأشاعرة في علوم العقائد 

فاستطاع المهاجر بعلـمه  : ١٦١ ص)) الأدوار ((كتب الشاطري في 
 حتى )١(ه أن ينشر المذهب الشافعي السني بحضرموتوقوة عارضته وشجاعت

حل محل المذهب الإباضي تدريجيا طبق سنة التطور المذهبي، وبفضله وفضل 
تلاميذه من أهل السنة انقلب القطر الحضرمي بلداً شافعياً سنياً، ولـم ينته 
القرن السابع حتى تلاشى المذهب الإباضي بتاتا من حضرموت وعمها 

  . المذهب السني
وقد قام بنفس الدور في المهرة حفيده الإمام محمد بن علي صاحب مرباط 

  .)٢(حيث نشر ا المذهب الشافعي 

 أن مذهب أهل السنة لا يختلف )) الأدوار ((ويرى السيد الشاطري في 
عن عقائد أئمة آل البيت النبوي، وهذا يؤيد القول الآنف أن أئمة آل البيت 

مذهب من مذاهب الإسلام امع عليها يمثلون حيثـما كانوا وعلى أي 

                                                           
 .عي كان موجوداً من قبل المهاجر إن المذهب الشاف: هذا على رأي من قال) ١(
 لا )) أعلام حضرموت واليمن ((وقد ترجمنا له في رسالة مستقلة ضمن سلسلتنا ) ٢(

 .زالت تحت الطبع 



 ٣٦

، وإلى هذا يعني قول السيد الشاطري، إذ )١(الإمامة كمرتبة ومقام اجتهادي
لا تنافي بين عقيدة أئمة آل البيت القدماء وبين عقيدة أهل السنة كما تصرح 
بذلك الكتب المختصة، اللّهم إلا إن كان في مسائل معروفة، بل إن الشافعي 

للّه عنه نجد في نثره ونظمه تشيعاً معتدلاً لأهل البيت، وهذا لا يخرجه رضي ا
عن سنيته، وبذلك يتضح أن المهاجر على مذهب الشافعي الذي يراه 

 .)٢(كمذهب آبائه 
                                                           

: سئِلَ الحبيب أحمد بن حسن العطاس عن دعاء الإمام علي زين العابدين في قوله) ١(
عبادك، فأجاب بأن المراد إمامةُ اللّهم إنك أيدت دينك في كل أوانٍ بإمامٍ أَقَمته ل

 : أهل البيت المشار إليها بقول الإمام الحداد 

 - ومِنا إمام حانَ حِين خروجِهِ -

وهي مرتبة الإمامة الخاصة التي يتوارثها أهل البيت إلى أن يظهر المهدي، 
 .ولـما سئل الامام الحداد في مكة عن مذهبه أشار إلى الاجتهاد

رشفة الصادي من بحر فضائل  ((مة السيد أبوبكر ابن شهاب في كتابه قال العلا) ٢(
  :١٠٦ص ))بني النبي الهادي 

ذكر الشيخ عبدالوهاب الشعراني قدس اللّه سره في أول مقالته التي قبل هذه 
من : ولهذا قالوا: أن تعصب الشخص لأجداده غالب على الناس ، ثـم قال

قالة غيره أيضا ، وليت شعري إلى من تعزى النادر شريف سني ، وقد نقل هذه الم
هذه المقالة، ومتى كان وجود الشريف السني من النوادر ، وفي أي مكان كان 
ذلك ، فإن كتب السير والتواريخ ناطقة ومصرحة بأن أجلة سادات السنة السنية 
وقادات أعلام الأمة المحمدية هم أهل البيت الطاهر والشرف الباهر ، وهم الأئمة 



 ٣٧

                                                                                                                             
لذين يهتدى بأنوارهم فى كل زمان ، والأدلة الذين يقتدى بآثارهم في كل أوان، ا

 :وهم واللّه كما قال شاعرهم الكميت الأسدي في حقهم
 س ومرسى قواعدِ الإسلامِ  الـمصيبونَ باب ما أخطأَ النا 

وكيف يسوغ الحكم بمخالفة السنة على معظم أحد السببين اللذين قدم 
ا رسول صلى اللّه عليه واله وسلـم ما؟ وأخبرنا أن من تمسك ما المعذرة إلين

لن يضل وأن من تقدمهما هلك ومن تأخر عنهما هلك ؟ وأمرنا أن نتعلـم 
منهم ولا نعلـمهم وأن مخالفيهم حزب إبليس ؟ وأم لن يدخلونا باب ضلالة 

لنصر ما ولـم يخرجونا عن باب هدى وأن اللّه جعل فيهم الحكمة ؟ فالحق با
: أوضحوه وقالوه ، والطريق المستقيم ما سلكوه ، وكان الأحق والأولى أن يقال

من النوادر شريف غير سني ؛ لأن البطولات العظام والعائلات الكثيرة العدد من 
هذا البيت المطهر كلهم والحمد للّه سنيون معتقداً ومشرباً ، كالسادة العلوية 

والهند ، وكأشراف الحجاز بني قتادة الحسنيين ، الحسينيين بحضرموت وبجاوة 
وكالسادة الرفاعية الحسينيين بالشام والعراق ، وكالسادة الجيلانية الحسينيين 
بالعراق والهند ، وكالسادة الأهدلية الحسينيين باليمن ، وكالسادة الإدريسية 

 .بالـمغرب وغيرهم من العائلات المباركة المنتشرة في أقطار الدنيا 

فهؤلاء هم أساطين السنة والجماعة ، وهؤلاء دهاقين هذه البضاعة ، ولـم 
يكن من أهل البيت الشريف من هو على رأي الشيعة في الانتقاد على الصحابة 
إلا قليل بالنسبة لأهل السنة منهم ، كبعض أشراف اليمن وبقايا في طهران والهند 

 .ونبذة في العراق وفقهم اللّه للصواب 
بة الشخص لآبائه ونشره محاسنهم وتعداده مفاخرهم وفضائلهم نعم ، مح

وموالاته من والاهم أمر طبيعي وحال محمود ما لـم يتطرق إلى غلو ى عنه 



 ٣٨

وبلغني أن بعض مؤرخي : ويضيف الشاطري فيقول مؤكدا سنية المهاجر 
لكن المصادر التي  إمامي المذهب ؛ و- أي المهاجر-إنه : هذا العصر يقول 

أشرنا إليها لا تؤيده ولا تؤيد ما يبنيه عليه، ومما ذكرته أيضا أخذ ابنه 
، )١(عبيداللّه على أبي طالب المكي السني، وهو نسخة طبق الأصل لأبيه

ويستفاد من هذه الإيضاحات أن كافة من تصدر من ذرية وأحفاد المهاجر 
اعي مذهب أهل السنة في وادي حضرموت رسخوا في الواقع الاجتم

وتعلـموه وعلـموه، وتشهد بذلك كتبهم وتلامذم وتسلسل أسانيدهم 
 .) ٢(العالية إلى يومنا هذا 

                                                                                                                             
الشرع أو يتعد إلى انتقاص من عظّم اللّه شأنه ، وعليه فلا يجوز أن ينسب إلى 

ى جده صلى اللّه مذموم التشيع من لا يزال من الأشراف ناشراً أعلام الثناء عل
 .عليه وآله وسلـم 

  . ١٦١-١٦٠ ص )) أدوار التاريخ (() ١(
في هذه الاستدلالات الواضحة المبنِيةِ على ما بقي من الآثار العلـمية والأسانيد ) ٢(

العالـمية قطع وبتر لـما تردده ألسنةُ بعض المتأخرين عن منهج السلف 
بعض الأقلام الانفعالية من خبطٍ وخلطٍ وتزييفٍ المتوارث بحضرموت، وما تكتبه 

لحقائقِ منبتِ وأصالةِ مذهبِ المهاجرِ والفقيهِ المقدمِ ومن جاء مِن بعدهم إلى عصرِ 
الغثائية العالـمية، عصرِ انتماء العشرات من آل البيت إلى التيارات والجماعات 

 ،ورِدِ التسلسلِ النقيعن م ،الفكري و وانسلاخِهِمزعحتى صار كلُّ ناعقٍ منهم ي
منهج أهله وسلفه إلى ما يعتقده هو أو ما يستحسِنه في الواقع المحلي والعالـمي 

 .من مدارس ونِحلٍ وتوجهاتٍ 



 ٣٩

                                                                                                                             
بل وقد بلغتِ الجرأةُ ببعضهم من حملَةِ هذه الأقلام أن سمى عدداً من 

 ببعض بلاد الإسلام مع أن بيوت آل باعلوي ونسبهم إلى منهج الإمامية المنتشرة
الواقع والتاريخ وحقائق الأحوال غير ذلك، ولو طالبت مثل هذا الجاهل أن يأتي 
بإثباتٍ مادي أو علـمي مرتبطٍ بسندِ ومدرسةِ هذه الفئات التي يعزو إليها منهج 
أهله لـما وجدت غير ما يضحك من شواهد القبور التي ما كانت في الإسلام 

مدرسةٍ وإنما هي قراءات لـما قبل الإسلام، وأما منهج الإسلام حجةً على 
ومدارسه فيبنى على وقائع الأحوال من الكتب والأسانيد، وسند مدرسة آل 
باعلوي إنما يرتقي لأئمة آل البيت النبوي، ومن حيث التسلسل العرقي والإمامة 

 معيناً إلا لـمن يتمذهب التي أشرنا إليها بأا مرتبةُ ومقام اجتهادٍ وليست مذهباً
به في الواقع الذي يعيشه، وحتى أولئك الأفراد الذين ذكرهم ونقل بعض ما ينقل 
عنهم من أشعارٍ وكلـماتٍ لا يمثلون في هذا الخروج عن المنهج حجةً ضد 
مدرسة آل باعلوي، ولا يكونون حجةً على إماميةِ مدرسةِ آل باعلوي، وإنما هذه 

لمدارس والـمذاهب، إذ لا يحتج على آل باعلوي بأبنائهم ظاهرةٌ معهودةٌ في ا
الذين حملوا راية الإلحاد والشيوعية في قعر بلاد حضرموت، فنقول كما قال هذا 

إن آل الحداد، وآل شهاب، وآل البيض، وآل العطاس، وآل ابن : المؤلف المتهور 
نائهم تولى منصباً معيناً يحيى وهلـم جرا بيوتات شيوعيةٌ إلحاديةٌ ؛ لأن فلاناً من أب

وآخر كتب مؤلفاً وآخر قال عباراتٍ أو شعراً يؤيد رؤيته من الاشتراكية 
 .والشيوعية 

إن بيوت آل باعلوي كلها بيوت على مذهب المهاجر والفقيه، ولـم 
نسمع أن عالـماً من علـمائها عبر التاريخِ كلِّه من أخذ علـمه أو سنده أو 

 بلد تنتمي لغير مذهب أهل السنة؛ ما عدا من سافر في سافر لطلب العلـم في



 ٤٠

                                                                                                                             
بدء عصر ترسيخ المدرسة لجلب الأموال وللإبقاء على صلة الرحم القائمة بين من 
في حضرموت والعراق، وتسلْسلَ في بيوت آل باعلوي خِدمةُ منهج أهل السنة 

سلام، والتعارف والجماعة مع الحب المبين والواضح لكافة المذاهب الأخرى في الإ
فيما بينهم والتزاور على غير تعصب، حتى أولئك الأفراد الذي أراد المؤلف المشار 
إليه أن يجعلهم حجةً على أهله وسلفه إنما أخذوا علـمهم وأسانيدهم عن 
مدرسة أهلهم وسلفهم ومثلوها في إندنوسيا والعالـم ولـم ينقطعوا عنها ولا 

إنما كان لبعضهم استحسانات ذاتيةٌ ربما سكَت عن منهجها ولا عن أسانيدها، و
عنها وأخفاها في غالب أحواله،  ومنهم من كان لاستحساناتِه وجه مقبولٌ 
خصوصاً في المسائل المعتدلة ؛  ولكنها مسائل مسكوت عنها في منهجنا، ولا 

نهج ترتقي إلى مستوى الاهتمام ا، أو إشاعتها، أو اتخاذ الكلام فيها حجةً على م
 .أو حجةً لـمنهج

وإذا كانت إندنوسيا على رأي المؤلف المشار إليه قد عرفت منهج أو 
مذهب الإمامية على يد جماعة من آل البيت أياً كانت نسبتهم، فالـمقطوع به 
أم لا ينتمون لـمدرسة آل باعلوي ولا يمثلوا ولا يتحدثون باسمها في هذه 

رٍ ذاتيةٍ قد يختلف فيها أحدهم مع شيخه أو المسائل، وإنما يعبرون عن وجهة نظ
أبيه أو ولده، ولا يجتمع على هذه المسائل أسرة واحدة فضلاً عن اجتماع مدرسة 

 .بكاملها 
إننا لا نكِن لأي مذهب من المذاهب الإسلامية عداءً أو حرباً بقدر ما نحترم هذه 

الاعتداء السافر المباشر على المذاهب ونحترم وجهات النظر فيها ؛ ولكن إذا بلغ الأمر 
منهجنا ومذهبنا أو التزييف فإن الإيضاح واجب ولازم لِيقِف كلٌّ من الموافق 
معارض عند حده، إذ مدرستنا لا تمانع أن يختار بعض المنتسبين إليها اسماً لا عقيدةً  والـ



 ٤١

 مذْهب آل أبي علَوِي في مسائِلِ الاِختِلافِ 
 الكف ((عنوان  تحت ١٣٠ ص)) الدعوة التامة ((كتب الامام الحداد في 

  :))عن الخوض فيما شجر بين الصحابة 

ومما ينبغي ويتأكد كف اللسان عن كثرة الخوض فيما شجر بين أصحاب 
رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلـم بعده ووقع بينهم من الحروب 

ومن أهول ذلك وأعظمه إشكالا مقتل أمير المؤمنين عثـمان بن . والفتن
 ثـم ما وقع بين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عفان رضي اللّه عنه،

رضي اللّه عنه وبين طلحة والزبير وعائشة أم المؤمنين رضي اللّه عنهم يوم 
الجمل وبين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي اللّه عنه وبين معاوية بن 

 .أبي سفيان وعمرو بن العاص رضي اللّه عنهم بصفين 

على دينه لأصحاب رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله فليلتمس المؤمن الشفيق 
وسلـم في أمثال ذلك أحسن المخارج ويحملهم على أجمل المحامل اللائق 

 .بفضلهم وجلالة أقدارهم فإم رضي اللّه عنهم عدولٌ أخيار أمناءُ 

                                                                                                                             
عقيدا  ما استحسنه لنفسه ؛ ولكن الممانعة تبرز جليةً عندما يتعدى جاهل بمدرسته و

مية   . على تاريخ حافل بالـمواقف ليجعله لقمة سائغة في فم المدارس العالـ



 ٤٢

 على مثل ما وصف اللّه في قوله )١(فليكن المؤمن المتبع لهم بإحسانٍ 
ين جاؤوا مِن بعدِهِم يقُولُونَ ربنا اغْفِر لنا ولإِخوانِنا الَّذِين والَّذِ{ : تعالى

 وفؤر كنا إِنبوا رنآم لِلَّذين لْ في قُلُوبِنا غِلاعجقُونا بالإيمانِ ولا تبس
حِيمإذا ذكر أصحابي فأمسكوا((: ، وقد قال صلى اللّه عليه وسلـم }ر (( ،

 خير القُرونِ قَرنِي ثـم الَّذِين يلُونهم ثـم ((:  الصلاة والسلاموقوله عليه
 مهلُوني ثـم الَّذِين مهلُوني الحديث، وقال عليه الصلاة والسلام ))..الَّذِين  :

اِحفَظُوني في أصحابي وأصهاري، فمن حفِظَني فِيهِم حفِظَه اللّه في الدنيا ((
عنه والآخرةِ، وم لَّى اللّهخن توم ،هنع لّى اللّهخفَظْـنـي فيهم تحن لـم ي

ذَهأْخانتهى ملخصاً . ، وباللّه الإعانة والتوفيق ))أوشك أن ي. 

وورد في كلام الحبيب العلامة الإمام أحمد بن حسن العطاس المعروف 
 : ما مثاله ))تنوير الأغلاس((بـ

                                                           
 الشيعة في ((الإمام الحداد صاحب هذه العبارات افترى عليه مؤلف رسالة ) ١(

 وصنفه في بيوت الشيعة، ولـم يجد في مؤلفات الحداد ولا ديوانه ما ))إندونيسيا 
يدتين طويلتين لا علاقة لهما بما يعزو إليه يشفع لكذبه فنقل بعض أبيات من قص
 . المؤلف، وليس فيهما حجة على تشيعه 

فالإمام الحداد أحد أئمة آل البيت  النبوي، وأحد أقطاب مدرسة أهل السنة 
والجماعة ، وكلها تصب في خدمة مذهبه ومذهب مدرسة الشافعية العلوية 

ته وكلامه، وفيهما الغنية الكافية المرتبطة بالكتاب والسنة النبوية، ومنها مكاتبا
 .لـمن أراد أن يعرف منهج الإمام الحداد



 ٤٣

بياء، وأفضلهم الخلفاء الأربعة، وأفضل الصحابة أفضل الخلق بعد الأن
الخلفاء سيدنا أبوبكر الصديق ثـم سيدنا عمر الفاروق ثـم سيدنا 
عثـمان ثـم سيدنا علي، هذا مذهب أهل السنة والجماعة، جميعهم عدول 

 :بررة، وهم ثلاثة أقسام 
 . قسم هاجروا مع النبي صلى اللّه عليه وآله وسلـم، وهم المهاجرون-١
 .نصروه، وهم الأنصار  قسم -٢
 . قسم آمنوا به وصحبوه -٣

والَّذِين جاؤوا مِن بعدِهِم { : وأما من جاء من بعدهم فقال اللّه فيهم 
، فمدحهم اللّه }يقُولُونَ ربنا اغْفِر لنا ولإخوانِنا الَّذِين سبقُونا بالإيمانِ 
 أحد أو يتكلـم لاتصافهم ذا الوصف، والحذر كل الحذر أن ينتقصهم

 .فيهم

الصحابة كلهم عدول، وكلهم فضلاء، وما جرى بينهم مؤول، 
 :)) الزبد (( والسكوت عنه واجب كما قال صاحب 

كُتسحابِ نالص ينى بروما ج ثْبِتالاِجتِهادِ ن روأَج هنع 

وسيصلح بينهم رم هناك ويجمعهم في مستقر رحمته ودار كرامته، 
ض الناس يتجرأ على تنقيص بعض الصحابة، وليس له أسوةٌ مِن سلفه في وبع

ذلك، وإنما حمله على ذلك اطلاعه على بعض التواريخ التي جمع فيها الغث 
والسمين والحق والباطل، والحق في اتباع السلف وفيما اعتقدوه وفعلوه، 

ذكرة ومن زاغ ومال عن هذا المنهج القويم ولـم تنفع فيه الموعظه والت



 ٤٤

فسيندم إذا كشف الغطاء، ونعوذ باللّه أن نقول ما ليس لنا به علـم أو 
 . انتهى ملخصا . نعتقد ما ليس بحق أو نعمل غير صالح 

وأما السيد العلامة الشاعر الناثر أبوبكر بن عبد الرحمن بن شهاب وبقدر 
ظره  من أبيات أبرز فيها وجهة ن))الشيعة في إندنوسيا (( ما نقل عنه مؤلف 

الذاتية في بعض مسائل الخلاف فإا في غالبها لا تخرج عن المسكوت عنه 
في منهج أهله وسلفه، وأما الاستدلال على تشيعه بمفهوم المذهب فلا يوجد 
ذلك في حياته أصلا، وله من القصائد ما تشير إلى اعتداله في كثير من 

موقفه حجةً على وسواء كان ابن شهاب سنياً أم إمامياً فليس .. المسائل 
مذهب أهله، وليس شعره حجةً لـمن أراد أن يسلب منهج أهله تفردهم 

 .وخصوصيتهم  

  : )) ديوانه ((قال العلامة ابن شهاب في 
 كَفّر الأوزاراـاً يـــهِ حبدِيننا حب أهلِ بيتِ رسولِ 
 مِقداراـنِ العلِـيـينِ عِنده  وكذا حب صاحبيهِ الضجِيعيـ

مةً أَخنفِت بما راللّـــ ولِها الأبص دلِه أزاغت اراــه 
 جاد بالفضلِ حين نال اليسارا ولعثـمانَ نعرِف الفَضلَ لـما

 راً وداراـَـدِ مستقـجنةِ الخُلْ م فيــوالأُولى بشروا بأنّ له
  :)١(١١٠ ص)) رشفة الصادي ((وقال في 

                                                           
 .طبعة السيد طاهر العيدروس ) ١(



 ٤٥

 ويتأكد على الناس عموما وعلى أهل البيت الشريف خصوصا تعظيم يجب
وتوقير أصحاب رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلـم ومحبتهم جميعا لأم نجوم 
الهداية ورجال الرواية والدراية ، وهم أفضل الناس بعد الأنبياء عليهم السلام ، وقد 

ضلهم الأحاديث الصحيحة ، وجاءت أثنى اللّه عليهم في كتابه العزيز ووردت في ف
ويكفي المنصف من ذلك قوله صلى اللّه عليه وآله . بذلك النصوص الصريحة 

، )) إن اللّه اختار أصحابي على العالـمين سوى النبيين والـمرسلين((: وسلـم
اللّه اللّه في أصحابي لا تتخذوهم غرضا بعدي فمن (( : وقوله عليه الصلاة والسلام

 أحبهم ، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم ، ومن آذاهم فقد آذاني أحبهم فبحبي
رواه الترمذي ، وقوله )) ومن آذاني فقد آذى اللّه ومن آذى اللّه يوشك أن يأخذه 

، وقوله )) أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم ((: صلى اللّه عليه وآله وسلـم 
 فوالذي نفسي بيده لو أنفق لا تسبوا أصحابي((: صلى اللّه عليه وآله وسلـم 

   .))أحدكم مثل أُحدٍ ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه 

وأفضلهم أبوبكر ثـم عمر ثـم عثـمان ثـم علي رضي اللّه : ثـم قال
عنهم، وبعض أهل السنة يفضل عليا على عثـمان ، وبعضهم يتوقف بينهما 

 : حيث يقول)) الزبد ((وهو مختار الإمام مالك ، وإلى هذا القول يشير ناظم 
فالأفضلُ الصديق هوبعد والأفضلُ التالي له الفاروق 

ه كذا عليعثـمانُ بعد فالستةُ الباقونَ فالبدري 



 ٤٦

 لُومِيلُونَ إلى الغلَوِي لا يمِن آلِ أبي ع لَفالس 
 أبي علوي أم لا يميلون إلى الغلو في مسائل الخلاف من قواعد منهج آل

الذي جرى بين الصحابة، كما أم يسكتون فيما دون ذلك، ولا يرغبون 
 :الحديث أو الخوض في شيء منها، ومن ذلك 

 . مقتل الإمام الحسين وإعادة ذكرى يوم كربلاء -١
 . التراع بين الإمام علي ومعاوية ونتائج ذلك -٢
 .ائشة الصديقة من الإمام علي  مواقف ع-٣
 . مسائل الخلاف حول خلافة الإمام علي رضي اللّه عنه -٤
 . لعن بعض البغاة علَناً -٥
 . خلاف سيدتنا فاطمة مع سيدنا أبي بكر الصديق حول فَدك وغيرها-٦

وللسلف رضي اللّه عنهم مواقف خاصةٌ من المؤلفات التي تتناول هذه 
 وجرى في ثنايا )) الإحياء ((هم عندما وصل كتاب المسائل، فقد أُثر عن

 كلام أو )) الإحياء ((في : عباراته كلام حول بعض هذه المسائل قالوا 
 .. عبارات ودِدنا أن نمحوها ولو بماء العيون

 وهو مجموع تراجم السادة - إلى تريم )) المشرع الروِي ((وعندما دخل 
الحرمين وتأثر بمدرسة الحجاز، وهي من مدارس بني علوي ومؤلّفُه عاش في 

 أن لا يكون كتب ))الـمشرع((ودِدنا من مؤلف :  قال سلَفُنا-أهل السنة 
 . بعض الوقائع 



 ٤٧

مروا عليه سرداً :  على بعض الرجال يقول )) المشرع ((وأُثر أنه إذا قرئ 
ة من غير تقرير خصوصا في أول الكتاب عند ذكر ما جرى بين الصحاب

 .ووقائع مقتل الإمام الحسين رضي اللّه عنه 

وهذه في مدرسة آل أبي علوي مواقف ثابتةٌ تناقلها الخلف عن السلف 
 .وصارت منهجهم المتفرد عن غيره 

 وكما أن لهم موقفاً ثابتاً من هذه المسائل فإن منهجهم وطريقتهم 
ا مذهب  تخالف الأقوال التي عليه- حتى من شذ في الظاهر عن منهجهم -

 :الإمامية، ومنها 
 . نفيهم لعقيدة عصمة الأئمة الاثني عشر-١
 . عدم القول بالـمتعة المتعارف عليها عند الإمامية -٢
 . عدم القول بالتقية والرجعة-٣
 . صحة الجمعة والجماعة بغير إمام من أهل البيت-٤
 . ترضيهم عن جميع صحابة رسول اللّه صلى اللّه عليه وآله وسلـم -٥
 . عدم القول بأن لفظ الطلاق الثلاث يعد واحدا -٦
 . مخالفتهم الإمامية في اعتقاد الغيبة الكبرى للإمام -٧
 ذي ١٨:  ليس لسلفنا أي شعار من فرح أو حزن في الأيام التالية -٩

، يوم عاشوراء، يوم كربلاء، وغيرها من الأيام )) يوم غدير خم ((الحجة 
 .بأحداث آل البيت النبويذات المناسبات المتعلقة 



 ٤٨

فآل باعلوي بحضرموت والعالـم كله عبر تاريخهم الطويل ونشاطهم 
العلـمي والعملي لـم يثبت عن أحد من رجالهم الذين يمثلون دعوة 
الطريقة أن دعا إلى شيء من هذه العادات أو أقامها بحضرموت أو 

ما ورد في ؛ ماعدا صوم يوم عاشوراء عند البعض اختياراً لـ)١(خارجها
 .) ٢(فضله عن النبي صلى اللّه عليه وآله وسلـم 

                                                           
 بعض الشعائر المقامة عند الشيعة يوم العاشر من )) الشيعة في إندنوسيا ((ذكر مؤلف ) ١(

 تقام محرم ومنها طبخ الشربة باللونين الأحمر والأبيض، وفي شهري محرم وصفر لا
الأفراح ولا يجرون عقد النكاح ولا الزواج، والـمعتقد لدى هؤلاء أن من أقام 

 .أفراحا في هذين الشهرين قد يصيبه نحس، وإلى غير ذلك من العادات 

 لا يلقي العلويون - والـمؤلف يعرف ذلك -هذه العادات : قلت 
ا ليست من بحضرموت وإندنوسيا وغيرهما من بلاد العالـم ا بالاً ؛  لأ

طريقتهم، وتعاقبت الأجيال على ذلك، ولهم في تكريم الشيوخ ما يسمى 
 )) مفهوم العلويين ((بالحوليات والزيارات فقط، فيجب التفريق كليا بين 

 .كمدرسة وبين غيرهم 
سلفنا الصالحُ يرونَ أنّ أحقيةَ الاقتداء إنما تكون لـما ثبت عن الرسول صلى اللّه ) ٢(

ه وسلـم، ولا أثر عندهم لـما يقع  من الحوادث التاريخية في مسألة عليه وآل
الفعل والترك، فإذا كان قوم لا يحتفلون بعيد الفطر لأن فيه مناسبة مقتل فلان ولا 
يحتفلون بعيد الأضحى لأن احتفالهم بيوم غدير خم  فسلفنا لا يقولون ذا ؛  إذ 

أراد أن يبرز مقام الإمام أو أحدا من إن النص مقدم على الاختيار، ولا بأس بمن 
ذريته دون تعطيل سنة نبوية أو معارضته مشروعيتها، فالـمسألةُ اختيار لا 

 شرعي وجوب. 



 ٤٩

وهذه الاستدلالات كلها نضعها هنا ليعلـم الجاهلون من أبناء طريقتنا 
أن الاقتداء والاهتداء  ليس انفعالاً بالأحداث والحوادث، ولا شعاراً 
، لـمرحلة أو حركة معينة، وقد شربنا علْقَم هذه الانفعالاتِ مراتٍ ومراتٍ

وكفى لـمن أراد أن يتحدث بلسان أهله أو أن يعبر عن وجهة نظرهم في 
مذهبهم كفاه ما ثبت عنهم، وأما من امتلأ قلبه استحساناً بمذهبٍ أو جماعةٍ 
أو حركةٍ أو دعوةٍ فمدرسة آل باعلوي لا تلزم أحداً بمنهجها ولا تلتزم له، 

 .ء وإنما تأبى التزييف عليها والكذب والبهت والافترا
 



 ٥٠

 كُتب السادةِ بني علَوِي خالِيةٌ عن غَيرِ منهجِ الفَقِيه
تعتبر الكتب والـمؤلَّفات أهم مرجعٍ يكشف للباحثين ما يرغبون معرفته 

توب على عن أي عصرٍ وأمةٍ، بل ومن خلال قراءة الحرف المرسوم أو المك
الأحجار والجلود والعظام وصل إلينا القرآن قبل حفظه مجموعاً في 
المصاحف، وصار الكتاب في كل زمنٍ هو لسان أهله ودليل علـمهم 
وعملهم وحيام المادية والروحية، وسلفنا العلويون بحضرموت لـم يتركوا 

امعٍ، بل كانوا منهجهم العلـمي والعملِي عرضةً وغَرضاً لكل ناعقٍ وط
على غايةٍ الحرص والاهتمام، يبذلون كل جهد في سبيل المحافظة على أبنائهم 

 .وتلامذم حتى لا يخلِطوا بين الصحيح والسقيم 

 ومنذ برز الإمام المهاجر بحضرموت وانتشر خبره وهو يرسخ منهج 
 في كل التفرد فيما رغب لأهل مدرسته أن يتفردوا فيه، وبراهين ذلك مثبتةٌ

المؤلفات المنتشرة بين أيدينا محليةً وغير محليةٍ مخطوطةً أو مطبوعةً، فليراجعها 
الراغبون في معرفة المهاجر والفقيه ومن تلاهما، فالعلويون بحضرموت أقاموا 
صرح مدرستهم على كتاب اللّه وسنة رسوله، فهم الأئمة الهداة التقاة الذين 

 العظيمة وجعلوها طريقهم إلى جمع أمة القرآن توارثوا نعمة الإمامة بمعانيها
 .وإشاعة النور المحمدي فيها 

: ))تنوير الأغلاس((قال الإمام الحبيب أحمد بن حسن العطاس في كلامه 
وسلفنا رضي اللّه عنهم يتبعون الكتاب والسنة، فما نطق به القرآن ونصت 



 ٥١

يه لأم جمعوا بين العلـم عليه السنة النبوية ذهبوا إليه، ولا يقلِّدون أحداً ف
والـمعلوم والعمل، وفي كيفية العمل ومسائل الفروع يذهبون إلى ما ذهب 

 .إليه الإمام الشافعي 

وأكثر الخلاف بين العلـماء إنما هو في مسائل الفروع والقياسات فقط، 
ولابد أن يخُطئ أحد منهم في استنباطٍ أو قياس، وأما الأحكام التي يدور 

 . ) ١(دين فلا يختلفون عليها عليها ال

والدعوة هي .. ومنذ أن برز الفقية براية التصوف والـمنهج هو المنهج
إلا في العلـم .. وما تكلـم الرجال.. والـمذهب هو المذهب.. الدعوة

 في.. ولـم يلْغوا في حكمٍ ولا كلامٍ.. والـمقامات والأحوال.. والأعمال
ووسيلتهم في ذلك الدعوة .. لهم همّاً واحداًبل جعلوا ا.. حربٍ أو سِلـم

  .)٢(إلى اللّه بالحكمة والـموعظة الحسنة 

                                                           
وما جعلوا تقرم إلى اللّه بلعنٍ ولا شتمٍ لـمعارض ولامخالفٍ، بل : وقال فيه ) ١(

بت عنه أنه ليس اقتدوا بالـمتبوع الأعظم صلى اللّه عليه وآله وسلـم الذي ث
 .بلعان ولا همّاز ولا طعان 

سلسلة ((وقد ترجمنا للأستاذ الأعظم الفقيه المقدم ترجمة مستقلةً ضمن سلسلتنا ) ٢(
 .  ، وقد طبعت))أعلام حضرموت واليمن



 ٥٢

ولإثبات اشتغالهم واهتمامهم بمنهجهم الذي ساروا عليه عبر العصور 
 :)١(نذكر جملة من مؤلفام

                                                           

من المعلوم لدى كل مطَّلعٍ على تاريخ بني علوي بحضرموت قديماً وحديثاً أن آل ) ١(
م يهتموا كثيراً بالتصنيف، وإنما عكفوا على الأعمال باعلوي أو بني علوي لـ

وتربية الرجال، مع اهتمامهم بالعلـم من خلال المؤلفات والـمصنفات النافعة 
التي بين أيديهم ككتب الحديث المشهورة وشروحها  والتفسير وكتب المذهب 
الشافعي في الفقه والأصول، حتى إن بعضهم استظهر بعض كتب الحديث 

ي ومسلـم، وبعضهم استظهر بعض كتب التفسير حفظاً، ومنهم من كالبخار
وقد أُثِر أن كبار الشيوخ على عهد الإمام . حفظ بعض كتب الفقه الكبيرة 

العيدروس رغبوا في كتابة مصنفٍ جامعٍ لقواعد السلوك والآداب التي يرجوا في 
 للإمام الغزالي، ))حياءالإ((أبنائهم وتلامذم ، وأثناء ذلك جاء خبر ظهور كتاب 

فطلبوه فجيء به إلى حضرموت، فطالعوه وقرؤوه مراتٍ واستنسخوه فأعجبهم 
غالب ما فيه، واختاروه كتاب منهج لأولادهم، وشجعوا الطلاب والـمريدين 
على استنساخه واقتنائه ومطالعته، وهكذا كانوا لا يتكلفون التصنيف إلا إذا 

 أو بعضهم كي يقوموا به ليس عجزاً ولا دعتِ الضرورة، فيأذنون لأحدهم
وفي هذا يقول الإمام الشيخ عبد اللّه بن أبي بكر العيدروس بن الشيخ . هروبا 

 )) لو شئت أن أصنف في حرف الألف مئة مجلدٍ لفعلت ((: عبد الرحمن السقاف 
 .ومع هذا فإن العديد منهم قد صنفوا وأجادوا، وهو ملاحظٌ في قائمة المؤلفات 

 سيجد أن هذه -وغيرها كثير-والـمتأمل لهذه المؤلفات المذكورة هنا 
الكتب كلها لا تتعدى المنهج المتعارف عليه عند أهل السنة والجماعة، مما يؤكد 
توجه مدرسة حضرموت وما تفرع عنها في العالـم إلى التفرد عن المناهج 



 ٥٣

 . للخطيب، مطبوع ))الجوهر الشفاف  (( -١
 . لباشيبان، مخطوط )) الترياق الشاف (( -٢
 لـمحمد بن علي علوي خرد المتوفى سنة )) غرر البهاء الضوي (( -٣
 . ، مطبوع ٩٦٠
  للإمام علي بن أبي بكر السكران، طبع )) البرقة المشيقة (( -٤
 .١٣٤٧سنة 
 . للعيدروس ))الكبريت الأحمر  (( -٥
 .  للشلي)) المشرع الروي (( -٦
 للإمام أبي بكر العدني ابن )) الجزء اللطيف في التحكيم الشريف (( -٧

   .١٣٥٥، طبع سنة  )٩١٤ت (عبد اللّه العيدروس 
 لعبد اللّه بن عبد الرحمن بلحاج )) لوامع الأنوار وهدايا الأسرار (( -٨

 .بافضل من رجال القرن العاشر، مخطوط 

                                                                                                                             
 .الأخرى ذات الطابع المخالف 

 المتنوعة في ساحة الأمة الإسلامية لا علاقة لها من ولهذا فإن كافة الدعوات
حيثيات الاختيارات الخاصة بمدرسة آل باعلوي ومواقفهم الثابتة من أمور محددة 
ذكرنا سلفاً بعضاً منها، وتظل علاقة طريقة أو مدرسة  آل باعلوي مع بقية 

ل ا الجميع  جماعات الأمة الإسلامية من حيث القواسم الإسلامية العليا التي يستظ
. 



 ٥٤

 لـمحمد بن عمر بحرق  ))ة الأنيقة في شرح العروة الوثيقة  الحديق(( -٩
 . ، مطبوع ٩٣١المتوفى سنة 

 لعمر بن عبداللّه بامخرمة )) المطلب اليسير من السالك الفقير (( -١٠
   .٩٥٢المتوفى سنة 

 لـمحمد بن علي علوي خرد المتوفى )) النفحات في التصوف (( -١١
 . ، مخطوط ٩٦٠سنة 

  للشيخ محمد بن عمر باجمال المتوفى))لناصحين  مقال ا(( -١٢
 .، مطبوع ٩٦٤سنة 

 للشيخ محمد بن عمر باجمال )) أوضح الحجج والـمسالك (( -١٣
 .  ، مخطوط ٩٦٤المتوفى سنة 

 لشيخ بن عبد اللّه العيدروس )) جواهر الإحياء ومداواة الأولياء (( -١٤
 .  ، مطبوع ٩٩٠المتوفى سنة 

 للشيخ أبي بكر بن سالـم المتوفى سنة ))واهب  فتح باب الم(( -١٥
 .، مطبوع ٩٩٢
، ٩٩٢ للشيخ أبي بكر بن سالـم المتوفى سنة )) معراج الأرواح (( -١٦

 .مخطوط 
 للسيد عبد اللّه بن عبد الرحمن باهارون المتوفى )) أُنس السالكين (( -١٧
 . ، مخطوط ٩٩٠سنة 



 ٥٥

 لّه بن علوي الحداد المتوفى  للإمام عبد ال)) الدعوة التامة (( -١٨
 . ، مطبوع ١١٣٢سنة 

 للإمام عبداللّه بن )) تبصرة الولي بطريق السادة بـنـي علوي (( -١٩
علوي الحداد ، مطبوع أدرجه الإمام عيدروس بن عمر الحبشي في كتابه 

  .))عقد اليواقيت الجوهرية((
 . للإمام الحداد ، مطبوع )) النصائح الدينية (( -٢٠
 .  ديوان شعر للإمام الحداد، مطبوع )) الدر المنظوم (( -٢١
 لأحمد بن عبدالكريم )) تثبيت الفؤاد من كلام الإمام الحداد (( -٢٢

 .الشجار الأحسائي،مطبوع
 . للإمام الحداد، مطبوع )) المكاتبات (( -٢٣
 لعبد اللّه بن جعفر مدهر المتوفى )) إيضاح أسرار علوم المقربين (( -٢٤
 . ، مطبوع ١١٦٠سنة 

 لعبدالرحمن بن مصطفى )) الترقي إلى الغرف من كلام السلف (( -٢٥
   .١١٩٢العيدروس، توفي بمصر سنة 

 ، منظومة للسيد عمر بن ))الروضة الأنيقة في أسماء أهل الطريقة(( -٢٦
عبد الرحمن البار ، شرحها الشيخ عبداللّه بن أحمد باسودان في كتاب واسع 

 . مخطوط ))لأسرار  فيض ا((سماه 
  لشيخ بن محمد الجفري المتوفى بالهند )) كتر البراهين (( -٢٧
 .، مطبوع ١٢٢٢سنة 



 ٥٦

 لعلوي بن أحمد الحداد )) الحكايات الباهرات والكرامات البينات (( -٢٨
 . ، مخطوط ١٢٣٢المتوفى سنة 

 للشيخ عبداللّه )) حدائق الأرواح في بيان طرق الهدى والصلاح (( -٢٩
 .سودان، مخطوطبا

 لعبداللّه بن حسين )) سلـم التوفيق إلى محبة اللّه على التحقيق (( -٣٠
 . ، مطبوع ١٢٧٢بن طاهر المتوفى سنة 

 لـمحسن بن علوي السقاف )) تعريف الخلف بسيرة السلف (( -٣١
   .١٢٩٠المتوفى سنة 

  لحسن بن عوض مخدم،توفي )) شرح رشفات الأبرار (( -٣٢
 .١٣٣١سنة 

 للسيد عبداللّه بن ))العلـم النبراس في التنبيه على منهجِ الأَكياس(( -٣٣
 . ، مطبوع ١٣٣١علوي العطاس، توفي سنة 

 لعمر بن عبداللّه باجمال من )) الدر الفاخر في أعيان القرن العاشر (( -٣٤
 .رجال القرن العاشر  ، مخطوط

رها، وفي الفصل التالي نقتطف وغير هذه كثير وكثير لا يتسع اال لحص
 .بعض المقالات من هذه الكتب 



 ٥٧

  مقُولات السلَفِ مِن آلِ باعلَوِي شاهِد على طريقَتِهِم
البرقة ((كَتب الإمام الشيخ علي بن أبي بكر السكران في كتابه 

 :)١())المشيقة
وأما ذرية الإمام شهاب الدين أحمد بن عيسى الذين أتوا حضرموت 

وكانت مسكنهم ومحلتهم فأشراف سنية، ذَوو أخلاقٍ علِية،  ستوطنوا تريموا
ومكارم سنِية، ونفوس أبِية، وهِممٍ علْوِية، وعزائم مصطَفَوِية، أرباب تواضعٍ 
طَبعِي، وكَرمٍ جِبِلِّي، لهم في الخير وأهله محبة قوية، ومودة أكيدة شديدة، 

لك رسومهم ، ويفنون نفوسهم، ويؤثرون على أنفسهم ولو يمحون في ذ
 . كان م خصاصة 

إن سيدي أحمد بن عيسى بن : )٢(وكتب الإمام عبداللّه بن علوي الحداد 
محمد بن علي العريضي بن جعفر الصادق بن محمد الباقر رضي اللّه عنهم 

اق هاجر منها، لـما رأى ظهور البدع وكثرة الأهواء واختلاف الآراء بالعر
ولـم يزل ينتقل في الأرض حتى أتى حضرموت وأقام ا حتى توفي، وبارك 
اللّه في عقبه حتى اشتهر منهم الجم الغفير بالعلـم والعبادة والولاية 
والـمعرفة، ولـم يعرِض لهم ما يعرِض لجماعةٍ من آل البيت النبوي من 

                                                           
  .٦ ص )) العلـم النبراس (() ١(
  . ١٠المصدر السابق ص ) ٢(



 ٥٨

 ببركة هذا الإمام المؤتمن، وفراره بدينه انتحال البدع واتباع الأهواء المضِلَّة
 . )١(من مواضع الفتن

إنما يحسن وينبغي لـمن كان من آل أبي : وقال أيضا في موقع آخر 
علوي أن يدعو الناس ليستتبعوهم إلى الطريق التي هم عليها، ولا يحسن أن 

لطريقة، ينبذوا طريقةَ سلفهم ويسجلوا على أنفسهم بأم ليسوا من أولي ا
اللّهم إلا أن يكون ذلك على سبيل التبرك، مع تمسكهم بسيرة أسلافهم 
واعتقادهم فيها، ومع ذلك فإنه لـم يبارك لأحد من آل لأبي علوي أبداً إذا 

 .طرح طريقتهم وتزيا بغير زِيهم 

وقال الإمام الحداد أيضا في إشادته بموقف الإمام المهاجر وموقف الإمام 
 الشيخ : اثنان لهما أكبر المنةِ على آل أبي علوي : قيه المقدم الأعظم الف

أحمد بن عيسى، خرج م من البدع والفتن، والفقيه المقدم الإمام محمد بن 
 .)٢(علي، سلـمهم من حمل السلاح

 عقد اليواقيت ((ونقل السيد العلامة عيدروس بن عمر الحبشي في كتابه 
 :وصفاً لطريقة السادة بني علوي  قال فيها  عن بعض العلـماء ))الجوهرية 

وقد جمع لهذا النسب الديني والطيني علـماً وعملاً وذوقاً وروايةً ودرايةً 
وتحقيقاً فروع السبط الثاني، أي ذرية الإمام الحسين بن علي، الجامعين 

                                                           
  .١١-١٠ صالمصدر السابق )  ١(
 .١٢  ص المصدر السابق)  ٢(



 ٥٩

 الذين من دخل في طريقتهم كان من فريقهم، )) آل أبي علوي ((للـمثاني 
سلـمانُ منا أهل ((و ،)) قد أَجرنا من أَجرتِ يا أُم هاني ((: وقيل له 

ووطن الجميع جامع الحقائق، بحر العلوم والـمعارف الدافق، علي  ،))البيت
 وأول من جمع النسبين وحاز الشرفين . بن أبي طالب رضي اللّه عنه وعنهم 

حتى انتهى السر  - ومنه إلى الإمام المهاجر -علي بن الحسين زين العابدين 
الباهر، والـمجد العلي الظاهر، إلى كعبة المتوجهين، ووصلة المحققين 
والـمتشبهين، الأستاذ الأعظم، الفقيه المقدم، وغشيت أنوار طريقته 

 كافة من بالجهة الحضرمية، ثـم أشرق نورها وسرى سرها إلى )١(الشعيبية
 .مهات كثير من خواص أهل الجهات، وعمت بركتها الآباء والأ

وإذا أردت ذكر ما لهذه الطائفة وطريقتها في الحقائق والشعار، والرسوم 
 ))الغرر(( و)) العقد النبوي (( و)) الجوهر (( و)) المشرع ((والآثار، فانظر ما في 

، وغير ذلك من تلك )) شرح العينية (( و))جة الفؤاد(( و)) قرة العين ((و
  .الموارد، كما مرت الإشارة إلى ذلك

                                                           
لو كان لآل باعلوي أدنى علاقة بمنهج الإمامية المتداول اليوم لكان أولى للفقيه أن ) ١(

لكن الفقيه أخذ بمنهج يأخذ به ويسأل عنه ويحول مدرسة حضرموت إليه، و
التصوف كما أخذ به أهل السنة والجماعة، ولـما فيه من مصالح دينية 
واجتماعية تلاءمت مع الزمان والـمكان من طريق المدرسة الشعيبية المغربية، 
وهذا تفَرد عجيب مع أن عموم اليمن قد عمه الأخذ بالطريقة القادرية، وكانت 

 .ائم منتشرة في عدن وأبين والته



 ٦٠

فهؤلاء ومن لحق م جمعوا حلية الظاهر والباطن، فهم كالسلسلة إذا 
انتهى . تحرك الأول منها تحرك الآخر، وكلهم سنيون وشافعيون أشعريون 

 .)) عقد اليواقيت ((من 
 فإذا علـمت ذلك فاعلـم أن طريق السادة آل أبي علوي نسجها على ((

عمال، وباطنها تحقيق المقامات هذا المنوال، فظاهرها علوم الدين والأ
والأحوال، وآداا صون الأسرار، والغيرة عليها من الابتذال، فظاهرهم ما 
شرحه الإمام الغزالي من العلـم والعمل على المنهج الرشيد، وباطنهم ما 

 . )١())أوضحه الشاذلية من تحقيق الحقيقة وتجريد التوحيد 

لرحمن بن عبداللّه بلفقيه ضمن وكتب أيضا السيد العلامة المحقق عبدا
 :جواب على من سأله عن طريق السادة آل أبي علوي 

أصل طريق السادة آل أبي علوي الطريقة المدينِية طريق الشيخ أبي مدين 
شعيب المغربي، وقطبها ومدار حقيقتها الفرد الغوث الشيخ الفقيه المقدم  

عنه الرجال عن الرجال، محمد بن علي باعلوي الحسيني الحضرمي، تلقاها 
وتوارثها عنه الأكابر أولو المقامات والأحوال، ولكن لكوا طريق تحقيق 
وأذواق وأسرار، جنحوا إلى الخمول  والسر والإسرار، ولـم يضعوا في 
ذلك تأليفا، ولا صنفوا فيه تصنيفا، ومضت الطبقة الأولى على ذلك إلى 

لدائرة وبعد المزار، واتصل م زمن العيدروس وأخيه الشيخ علي، فاتسعت ا

                                                           
 .١٥-١٤ ص)) العلـم النبراس  (() ١(



 ٦١

القريب والـمنفصل ببعدِ الدار، واحتيج للتأليف، والإيضاح والتعريف، 
 (( و)) الكبريت((فظهر بحمد اللّه ما يشرح الصدور ويبهج النفوس، كـ

 . ) ١( وغير ذلك مما كثر واشتهر ))البرقة(( و)) المعراج (( و))الجزء اللطيف 

، ظاهرة شمسها، غنية عن التعريف، )٢(ةً بنفسها فصارت طريقتهم قائم
لشهرا عند أهل المعرفة وشيوعها بكل تأليف وتصنيف، وقد سلف سلفنا 
الصالح على هذا الحال، يؤثرون التلقي بالتحقيق والأعمال، فلذا لـم يظهر 
التأليف في العلوم إلا في زمن تابع التابعين، لخوف اندراس ما هو معلوم، 

وفية على هذا التأسيس، يتلقون ذلك بعضهم عن بعض إلى أن وكذلك الص
، ))رسالته((ظهرت البدع وخيف التلبيس، كما أشار إلى ذلك القشيري في 
لـم لا : فاحتيج إلى التأليف وإيضاح الدلالة، وقد قيل لأبي الحسن الشاذلي

 . )  ٣(تأليفي أصحابي: تضع تأليفاً في الطريق ؟ فقال 

                                                           
  .٢٢ ص )) العلـم النبراس (() ١(
إشارة إلى استقلال مدرسة آل أبي علوي عن التأثر بأي منهج آخر، وهذا رد على ) ٢(

 . لأغراضٍ في نفوسهم ضمن مناهج أخرى)) آل باعلوي ((مزاعم الذين يدرجون 
  .٢٣ ص )) العلـم النبراس (() ٣(



 ٦٢

 فقي لطريق السادة بني علويالتسلسل الأ) ب(
أشرنا فيما تقدم أن التسلسل الرأسي يبدأ بالإمام الفقيه المقدم وما علاه 

 .من الإسناد والتسلسل إلى مصادره العليا 

التسلسل الأفقي يبدأ أيضا بالإمام والأستاذ الأعظم الفقيه المقدم، ثـم 
 ومنطوياً في  الذي كان محباً)١(يجتمع مع الشيخ سعيد بن عيسى العمودي

                                                           
نسب الشيخ سعيد بن عيسى العمودي إلى الخليفة الأول أبي بكر الصديق كما ي) ١(

حققه جملة من المؤرخين والباحثين، وأشارت إلى ذلك كتب التراجم والسير، 
 للسيد علوي بن طاهر )) الشامل في تاريخ حضرموت ((ومنها في العصر القريب 

 .للّه  السقاف  للسيد عبد الرحمن بن عبيدا)) إدام القوت ((الحداد و

ولد الشيخ سعيد بوادي دوعن ونشأ ا على شظف من العيش مشتغلاً 
برعي الأغنام والحرث مع أسرته، وكان يجالس العلـماء ويحضر دروسهم 
المنعقدة في المساجد، ولـم يتعلـم القراءة ولا الكتابة ولكنه كان حافظاً جيداً 

 .صافيَ الذهن ثاقب الفهم 

أبي علوي مبكراً وتعلق م وأحبهم ، وسافر إلى تريم وما اتصل بالسادة آل 
حولها للارتباط م حتى تقوت الصلات الروحية بينه وبين الفقيه المقدم ، ولـما 
جاء الشيخ الصالح المغربي مبعوث أبي مدين إلى حضرموت كان على علـم 

الخرقةَ للفقيه توج ه إلى دوعن وألبس سابقٍ بالفقيه والعمودي، ولهذا بعد أن ألبس
 . الشيخ سعيد وأقامه في مقام الفقر 

ومنذ ذلك الحين قويت صلات الفقيه بالشيخ سعيد وصارا يحملان هم 



 ٦٣

بالإمام : أي -الفقيه، وتلقى الخرقة من الشيخ عبداللّه الصالح المغربي، وما 
 توطدت مدرسةُ آل باعلوي أو -الفقيه والشيخ سعيد بن عيسى العمودي

آل أبي علوي بحضرموت والعالـم، حيث أخذ عن الفقيه المقدم جملةٌ من 
ن لهولاء الأبناء والتلاميذ المريدين وأخذ عن الشيخ سعيد عدد آخر، وكا

دور نشرِ قواعد المدرسة كلها كما هو مبين في الرسم البياني الآتي، واجتمع 
 :الفقيه بالشيخ سعيد ووضع معه أساس الطريق وثوابتها، ومنها 

                                                                                                                             
 خزانة ((ولذلك سمي آل العمودي فيما هو متعارف عليه إلى اليوم . منهج واحد 
 . ، والـمقصود به حافظ سرهم وحامل راية دعوم النورانية ))آل باعلوي 

وقد كان آل العمودي  : )) الشامل ((السيد علوي بن طاهر في كتب 
وساداتنا آل أبي علوي متحِدِين من سابق الزمان ببركات اتصال سيدنا الفقيه 
المقدم محمد بن علي والشيخ الكبير العارف باللّه الشيخ سعيد بن عيسى 

 .العمودي

بي وهو يعمل على ومنذ أن أخذ الشيخ سعيد الطريق عن الشيخ الصالح المغر
نشر الطريق بالعلـم والعمل موطِّداً الطريق لـمنهج بني علوي في نواحي دوعن 

وقد أخذ عنه خلق كثير وانتفعوا به، ولـم يزل كذلك حتى وفاته . والسيطان 
بقيدون، وقام من بعده بالأمر أولاده وأحفاده ولـم يفرطوا في تلك المودة 

مع بني علوي ، حتى جاء عصر الغثائية وصار والصلات التي أُسست على التقوى 
المسلـمون تحت إمرة غيرهم، فتغير الحال ولا حول ولا قوة إلا باللّه العلي 

 . وقد ترجمنا للشيخ سعيد العمودي ترجمة مستقلة ، وقد طبعت. العظيم



 ٦٤

   .)١( كسر السيف-١
 . عدم المنازعة على الحكم -٢
 . العمل على تثبيت منهج أهل السنة -٣
 .لدعوة إلى اللّه بالحكمة والـموعظة الحسنة  نشر العلـم وا-٤

                                                           

كسر السيف يقصد به تغيير الفقيه المقدم أسلوب حمل السلاح في الحياة )١(
كما كان معتاداً، وقد قام الفقيه بكسر سيفه تعبيراً عن ذلك، الاجتماعية 

وسلـمه للشيخ سعيد بن عيسى العمودي الذي حمله إلى دوعن ، ولا زال جزء 
 .السيف المكسور موجوداً إلى اليوم 

اعلـم أن سيدنا الفقيه :  مطبوع ١٩٩ ص)) تاج الأعراس ((جاء في كتاب 
الفقراء وترك حمل السلاح الظاهر المقدم محمد بن علي باعلوي إنما ت ا بزِييز

 :لأمور، منها 
أنه دعا لأولاده بأن يكونوا من أهل المقامات والأحوال بسلاح : الأول

الباطن ، الذي هو البرهان المبين الحاضر المعبر عنه بسيف القدرة، فأصبحوا هم 
 .الملوك وهم أهل الشوكة والحماية 

تعالى أَلْهمه أن ذريته سيوف يكثرون بالجهة أن اللّه سبحانه و: الثاني
الحضرمية ، وكانت دولتها وقبائلها وأهل الشوكة فيها على غير قانون الشريعة، 
فإم يقتلون البريء بالـمجرم ويأخذون مال البريء بذنب غيره، فلو حمل 

 .انتهى. السلاح أولاد سيدنا الفقيه في حضرموت لكان منهم لأنفسهم الهلاك 
 .وقد توسعنا في هذا الجانب في ترجمتنا للأستاذ الأعظم، وقد طبعت



 ٦٥

وأظهر اللّه ذه الثوابت دولةَ العلـم والأخلاق بعد أن زهد رجالها في 
الحكم والـمنازعة، وأورثوا أبناءهم وأتباعهم هذه الصفات مع اهتمامهم 
الكلي بالإصلاح بين الناس ووضع المعاهدات مع القبائل  لتأمين الطرق 

 المنازعات التي قد يعجز عنها رجل السلطان ذاته، كما والأسواق ، وفض
اشتغلوا بالحِرف النافعة المفيدة مثل الزراعة، وكانت حضرموت تزخر 

 . بالـمزارع ذات النخيل والبقول التي غرسها أولئك الرجال واعتنوا ا 

بل يعود الفضل لعدد منهم في استصلاح جملة من الأراضي وتشغيل 
فيها، كما فعل الإمام محمد بن علي صاحب مرباط وكذلك الأيدي العاملة 

الإمام الشيخ علي بن علوي خالع قسم والإمام الفقيه المقدم ومن جاء من 
 .بعدهم 

وبالجملة فآل بني علوي قد اتخذوا لأنفسهم وأتباعهم مدرسةً متفردةً لا 
  اليومترتبط بأي منهج غير منهجهم الذي علِـموه وارتضوه وعلّـموه إلى

 وقد أدركنا بقيةً من شيوخ هذه المدرسة المباركة وأخذنا عنهم وارتبطت
أسانيدنا بأسانيد علـماء البسيطة عن طريقهم، ولـم نسمع من كلامهم 
إلا ما يؤثَر عن سلفهم ، ولـم يقرئوا أو يقَرروا لتلاميذهم إلا ما قرره لهم 

 .أهلهم وأسلافهم الصالحون 



 ٦٦

 لسل الأفقيمخطط التس



 ٦٧

  مواقِف جِيلِ بني علوي المعاصِرِين مِن طَرِيقِ أَسلافِهِم 
لـم تعد طريقة آل أبي علوي في حضرموت أو في غيرها من بلاد 
العالـم الإسلامي هي رائدة الفكر ورائدة تفويج طلاب العلـم كما 

ي كانت في عصر ازدهارها القديم، بل قد أصاب هذه الطريقة انتكاس فكر
ونقص عِلـمي وعملي جعلها تتقوقع في صدور رجال معدودين، ولا 
تتعدى شخوصاً وأفراداً من نمطها القديم، وسبب ذلك أمور كثيرة منها ما 
يرجع إلى تأثر الأبناء والأحفاد بمدارس ومناهج العصر، ومنها ما يرجع إلى 

، وشتان بين حملات غرضية منظمة تدفع ا قوى الشر في حياة البشرية
عصر الفقيه والسقاف والـمحضار والحداد وعصر الغثائية المعاصرة عصر 

 .البرمجة العالـمية والـمدرسة الإعلامية والسياسات التعليمية الهشة 

فمنذ أن بدأ الغرب والشرق يتنازعان المنطقة الإسلامية والـمسلـمون 
أ وتتحول من نمطها وكافة طرقهم الدينية وأساليبهم الدنيوية تتمزق وتتجز

الفطري إلى البرامج السياسية المبرمجة، وكما تمزقت العلاقات الاجتماعية 
القديمة فالتعليم والآداب والـمدارس جزء لا يتجزأ منها، وقد كان التعليم 
لاحقاً للتربية في كثيرٍ من اتمعات وبالأساليب التربوية الأبوية، كان 

جداد الصالحين، ويرغبون في اتباعهم الطلبة يدركون قيمة الآباء والأ
والاقتداء ديهم، وحمل راية علـمهم من بعدهم لانعدام مجال المنافسة من 
الأضداد، وأنى للضد أن يجد مكاناً في مجتمعٍ كلُّ أَزِمتِه بيد العقلاء من 

وإن كان الظلـم -العلـماء والأولياء والـمربين، حتى الحكام الماضون 



 ٦٨

 فهم يعلـمون أن الدين ومظاهره لا يمثلها ولا يقوم -حكامهمشيمتهم في أ
ا إلا أهلها، وما ترك لهم بنو علوي مسألة الحكم إلا من باب المناصحة، 
فقد عرفوا قَدر بني علوي وأتباعهم فتركوا لهم العلـم والآداب والتربية، 

مجادلة، وارتضوا لهم ريادة الناس ودعوم إلى رم على غير منافسة ولا 
 دالص مِن دجه فأراد التدخل  في مسائل العلـم وومن تجاوز من الحكام حد

 .والجفاء والـمهانة ما يلزمه الأدب والتوقف 

هذا في العصور القديمة، أما في المراحل القريبة فقد برزت في حضرموت 
عوامل جديدة كما برزت في مناطق أخرى، أسهمت في إغرابِ جيلِ 

رسة الحديثة سواء من بني علوي أنفسهم أو من أتباعهم ومحبيهم، نحو المد
شعارات التعليم الحكومي ومستوياته وشهاداته وطموحات الأعمال الإدارية 
والوزارية والتجارية، وانقلبت منذ وضعت الدول الغربية يدها على العالـم 

لعلاقات الإسلامي بما في ذلك جانب من بلاد اليمن وحضرموت موازين ا
السياسية والاقتصادية والاجتماعية رأساً على عقب، كما أن هجرة المئات 
بل الآلاف من بني علوي نحو العديد من البلدان البعيدة وانشغالهم بالدنيا 
وتحصيلها والاهتمام بالتجارة وأسباا قَطَع الكثير منهم عن خدمة منهج 

ر الارتباط الوجداني أسلافهم ونشره والـمحافظة عليه وإن بقي مظه
 .والعاطفي مستمراً وقائماً 

وقد كان العديد من شيوخ بني علوي يشنون النكير تلو النكير على 
الرحلة من حضرموت، كما يشنون النكير على من تأثر من أبنائهم 



 ٦٩

بالـمظاهر الخارجية والدعوات الفكرية المتنوعة، ومن هذا النمط نرى 
 أبي بكر عيديد  يبرز للجيل من بني علوي وغيرهم السيد العلامة عبداللّه بن

ما اعتراه عند دخوله إلى إندونيسيا في سبيل البحث عن أسباب الرزق 
 :فيقول

 فهلْ مِن سامِعٍ للنصحِ أو لا ؟ رحِيلُ المرءِ مِن ذي الأرضِ أولى 
 وقبلَ تصِير تحت الأرضِ رملا تلاف العمر قبلَ تلافِ نفْسٍ
 ولا إِنْ مِت ترضاها محلا فلا إِنْ عِشت ترضاها مقَراً
 ا وطناً وأولاداً وأهلا ومِن عاداا الإنسانُ ينسى

 تنسيهِ الذي ربوه طِفلا محبته الَّذِي اتخذوه بعلاً

ين تفرقوا في وللأبيات بقيةٌ ليس هنا موقعها وإنما هي رمز لحال أولئك الذ
البلاد ولـم يحافظوا على منهج أسلافهم الكرام ، وقد أَلْزمتِ الحياةُ 
والأسباب كثيراً من الصالحين أن يسافروا عن أوطام ؛ ولكنهم حملوا 
معهم منهجهم ودعوم التي ورثوها عن آبائهم وأسلافهم، فلـم يبيعوها 

الأرض التي نزلوا ا، وقد برخيصٍ، بل صاروا أعلاماً وأئمة هدى في بقاع 
 : وصفهم الشاعر فقال 

 كأَنهم لِبِقاعِ الأَرضِ أَمطار تحيى بِهِم كُلُّ أَرضٍ ينزِلُونَ ا   

فأنار منهم دروب العالـم الإسلامي بمنهج الكتاب والسنة على طريق 
 .السادة بني علوي غير مبدلين ولا محرفين، وهولاء كثير وكثير



 ٧٠

ولكن الأزمة حلَّت بالعالـم كلِّه عشيةَ دخول الأمة إلى عصر الغثاء 
وسياساته، فهذه السياسة كانت أكبر حجماً وأشد وطأةً، وانتقل أمر 
تخطيط الحياة من علـماء وحكام البلاد الاسلامية والـمناطق العربية إلى 

الح براثن الإدارات الحكومية الموجهة ذات الارتباط المباشر والـمص
 .المشتركة مع القوى المستثـمرة في العالـم 

ومع أن ظاهر هذا العلـم والنشاط القائم في العالـم الإسلامي لـم 
يصرح بالحرب ضد المدارس التقليدية ؛ لكنه زاحمها مزاحمةً غير متكافئة، 
وقدم من التسهيلات والـمنافع للإنسان المسلـم مقابل خدمته لبرامج 

 عروضاً مغريةً، جعلتِ العديد من العقلاء يسارعون إلى المدرسة الحديثة
الوظائف وينخرطون في الأعمال الإدارية والسياسية والاقتصادية الربوية، 
حتى صار هم الواحد منهم في الحياة مستقبلُ أبنائه في هذه الخدمات 
 وتوظيفهم في الأجهزة الحكومية الرسمية على أي صفة كانوا، وكان حجز

كاملٍ عن منهج أسلافه وأعمالهم كافياً وحده لتغيير الرؤية العلـمية جيلٍ 
 .في العقل المعاصر

فالتدريس منذ عشرات السنين في حضرموت واليمن والحجاز ومصر 
والشام والعراق والـمغرب وغيرها من البلاد إنما هو عبارةٌ عن برامج 

لب، وحتى تعليمية لتخريج جيل الخدمات العامل في سوق العرض والط
عالـم هذه المرحلة ورجلُ دينها إنما وظيفته إشغال الفراغ الروحي المناسب 
في المسجد والبرامج الدينية والقضاء والتدريس، وغيرها من المسائل ذات 



 ٧١

الارتباط بخدمة الهياكل الرسمية، وهناك العشرات من الأحفاد المنتمين لذات 
 أخذوا علومهم من ألفها إلى يائها  المدرسة المتحدث عنها في هذا الكتاب إنما

داخل المدرسة الحديثة، وتدرجوا في مراحلها، ثـم انتقلوا إلى الحياة العملية 
الغثائية جزءً لا يتجزأ من الآلة الموجهة لخدمة جانب معين من جوانب الحياة 

 .المبرمجة

ية وتجد أكثرهم أدباً والتزاماً ذلك الذي يمارس حياته الاجتماعية والعلـم
 دون أن يتعرض لـمنهج أهله وسلفه بكلامٍ أو نقد، أما أولئك الذين قذفت
م هذه المراحل المتطورة حتى لُججِ المعرفة الجدلية ؛ فلـم يسلـم من 
ألسنتهم وأقلامهم تاريخ ولا عالـم ولا عبد من عباد اللّه الصالحين، ذاك 

 من عصر حجز لأم جاؤوا ثـمرةً من ثـمرات التمرحل المدروس
المسلـمين عن مناهج السلف، حتى عصر التمركس والتشرذم والتعصب 
والتحزب والبرمجة الدينية المقبوضة، التي لا تسمح للباحث أن يقيم مجتمعه 
وواقعه، بينما تمنحه عظيم الألقاب ونياشين الشرف وهدايا الإبداع إذا 

لنقض والقبض تناول من اجتمعت على ثلب منهجه أو طريقته مؤسسات ا
 .المعاصرة 

ومن هذا الركام برز في بني علوي أفراد يتبنونَ أقاويل وأضاليل تأثُّراً 
بالـمدارس التي تعلـموا فيها، وبالـمجالسين الذين جالسوهم، وربما 
يكون بعض هؤلاء من شباب التمرحل الحديث الذي يحسن كلَّ شيء 



 ٧٢

 وسلفه ؛ لأن فاقد الشيء لا يعطيه عاصره إلا الكلام عن طريق ومنهج أهله
. 

 مدرسةً ومنهجاً غير )) بني علوي ((وكما أشرنا في الفصول السابقة أن 
 عِرقاً وأَصلاً، فالعرق والأصل شرف يجمع الكلَّ سواء كان ))بني علوي((

علوياً من حضرموت أم إندونيسيا أو من أي بقعة في العالـم، فالنسب 
ا المدرسة والطريقة فلا يقبل كلام أحد لها أو واحد والأصل واحد، وأم

عليها إلا من كان من أهلها، وأخذ عن رجالها، وارتبط بإسنادها المتصل 
تحقيقا إلى النبي صلى اللّه عليه وآله وسلـم، ومن كان حاله هكذا لن يفرط 

 .في منهجه وطريقته أياً كان حجم الإغراء والعلـم 

وأما الذي لا يفرق بين منهج المهاجر بعد دخوله إلى حضرموت وبين 
الذين بقوا في أرض الرافدينِ تحت المذهب السائد ؛  فلا يصلح منه التعرض 

، فالنسب شيءٌ، )) بني علوي ((لـما لا يعلـم وإن كان ينتسب إلى 
 .در نفسِه والكلام عن النهج والطريقة شيءٌ آخر، ورحم اللّه امرءً عرف قَ



 ٧٣

 الخاتمة 
السلام .. أيها المعنيون بالأمر من آل أبي علوي ومن تبعهم قديماً وحديثاً

 .. عليكم ورحمة اللّه وبركاته

فاحذروا .. أنتم تنتمون إلى آل البيت النبوي الثِّقَلِ الأصغر وسفن النجاة
 ..كل الحذر من الوقوع في فتن المراحل والتمرحل

لقد وصلت الرياح الصفراء إلى حضرموت، وهزت شجرة العلـم والأولياء 
حتى كادت أن تسقطها بعد أن أسقطت كثيراً من أغصاا وأوراقها 

وهبت ريح حمراء اقتلعت الجزء الأكبر من الشجرة ودمرت خضرة .. وثـمارها
.. ينمو وينموونبت في جذر الجذر نبت صغير نما ونما ولا زال .. الحياة في بواقيها

 .برغم الرياح التي ب منذ التحولات القريبة 

والخشية كلُّ الخشية من رياحٍ جديدةٍ قادمةٍ شعارها رعايةُ نبات الشجرة 
وإنما بماءٍ آسِنٍ ممزوجٍ بالقطران ومخلفات .. ولكن ليس بالـماء المعهود.. وريها

 ..نا من شر ما تأتي به الرياحوأن تحفظ.. فنسألك اللّهم العفو والعافية.. البترول

 المؤلف
 

 تـم الفراغ من هذه الرسالة مساء الأربعاء في الثالث عشر من 
 جمادى الأول عام ألف وأربع مئة وسبعة عشر 

 للهجرة النبوية بمدينة جدة المحروسة



 ٧٤

 



 ٧٥

 الملحق
  ارتأى فرع الدراسات والـمناهج وخدمة التراث التابع لأربطة التربية 

 هذا بصفته ))الأبنية الفكرية((مية بعدن إلحاق هذه الملحق بكتاب الإسلا
 ١٩الناشر للكتاب ، ولـم يمانع المؤلف من ذلك ، وقد تقّدم في حاشية ص

أن هذا الملحق لا علاقة له بما يكتبه المؤلف وإنما هو زيادة استفادة للقارئ ، 
 .وأنه تحت المسؤولية العلـمية للفرع

 :ويحتوي على مطلبين
 .عرض موجز للأبحاث التي أُلِّفَت في مذهب الإمام المهاجر: المطلب الأول
دراسة حول احتمالية تمذهب المهاجر بمذهبٍ ما من خلال : المطلب الثاني

 .الشافعي والإمامي: تاريخ التشريع الإسلامي للمذهبين
 
 
 



 ٧٦

 عرض للأبحاث التي أُلفت في هذا الموضوع: الـمطلب الأول
لَتغهذه المسألةُ المذهبية أذهانَ العديد من الباحثين خصوصاً في القرن ش 

الماضي ، وألَّف بعض علـماء حضرموت رسائلَ خاصةً تتناول مذهب 
المهاجر ، وأول من كتب في هذا المضمار من المتأخرين الإمام المؤرخ العلامة 

نسيم حاجر  ((السيد عبد الرحمن بن عبيد اللّه في الموضوع في رسالة سماها 
 ذهب فيها إلى أن الإمام المهاجر إمامي بمعنى ))في مذهب الإمام المهاجر 

الإمامة الباطنة التي هي مقام القطبانية الذي توارثه آل البيت عن سيدنا علي 
رضي اللّه عنه ، ونزه الإمام المهاجر وأجداده خصوصا سيدنا علي عليه 

ن التقية ، وعن غيرهما من أفعال السلام وذريته عن سب الصحابة ، وع
الروافض بأسلوبه القوي وذكر بعض قصائده البليغة في هذا التتريه ، 
واستشهاده بعدة نقول عن كتب الإمام المؤيد باللّه يحيى بن حمزة صاحب 

 . التصانيف في الدفاع عن الصحابة 

صيل والحال أن الإمام عبدالرحمن بن عبيداللّه السقاف لـم يطلع على تفا
رأي غيره في الموضوع بل ذكر في مقدمة الرسالة أنه بلغه أن هناك من يقول 

 يتره المهاجر عن تقليد الشافعي، -ابن عبيداللّه: أي-بشافعية المهاجر ، وأنه 
 .فهو معارض لذلك

وكتب في ذات الزمان العلامة المؤرخ السيد علوي بن طاهر الحداد مفتي 
 ذهب ))ر بالبحث في مذهب الإمام المهاجر إثـمد البصائ ((جوهور رسالته 



 ٧٧

فيها إلى معارضة ما بلغه عن قرينه ابن عبيداللّه من إمامية المهاجر ، ولـم 
 بل أخبره بعض طلابه برأي ابن عبيداللّه وتوهم )) نسيم حاجر ((يطلع على 

هذا الناقل أنه إنما عنى الإمامة بمعنى المذهب وما يستلزمه من السب والتقية 
 . يرها وغ

فكتب رسالته ورد فيها على القصة التي يستدلون ا على إمامية العريضي 
، وفصل الكلام على رواا ومصادر نقلها ، ثـم  )) المشرع ((المذكورة في 

انتقل إلى الكلام على قوت القلوب وأبي طالب المكي وكتب دراسة 
لإمام المهاجر لهذا مستفيضة عن الكتاب ومؤلفه مثبتاً قراءة عبيداللّه ابن ا

 . الكتاب على مؤلفه في الحجاز 

 برسالته الثانية )) نسيم حاجر ((ثـم أردف الإمام ابن عبيداللّه رسالته 
مع عدم اطلاعه على  )١())سموم ناجر في الرد على إثـمد البصائر((
 كما ذكر في المقدمة ، ومفادها التأكيد على ما عناه في رسالته ))الإثـمد((

 إنما عنى الإمامةَ المتوارثةَ في آل البيت كمقام ))نسيم حاجر(( ، وأنه في الأولى
 . )٢())القطبانية((روحي 

                                                           
وهي عبارة عن تلخيص أملاه على نجله العلامة السيد حسن بن عبدالرحمن للفصل ) ١(

 مع شيء من الزيادات )) بضائع التابوت ((الخامس من معجمه التاريخي الضخم 
 . والتعديلات كما ذكر في المقدمة 

 وجود شيء من )) السموم (( و)) النسيم ((ى أي قارئٍ لكلتا رسالتيه ولا يخفى عل) ٢(
العبارات في تضاعيفهما توهم أنه يقصد الإمامة بمعنى المذهب ، مما قد يوقع بعض 



 ٧٨

أي -وقد راجعت في ذلك : مخطوط  ))سموم ناجر  ((ومما قاله في آخر 
 أخانا الذي انتهت إليه رئاسة الإرشاد في تريم السيد -الإمامة بمعنى القطبانية

أجمعوا :  أي-إن ذلك مما أصفقوا عليه :  لي علوي بن شهاب الدين فقال
 . ولا حاجة للتأليف في ذلك -

 صبح ((ثـم ألف السيد العلامة عبد اللّه بن حسن بلفقيه رسالة سماها 
، ذكر فيها أن مذهب الإمام المهاجر كان )) الدياجر في تاريخ الإمام المهاجر 

  .)) الشافعية ((

لح بن علي الحامد سؤالاً في ذلك ثـم وجه المؤرخ السيد العلامة صا
الموضوع إلى معاصره السيد العلامة علوي بن طاهر الحداد ، فأجاب على 

 جنى الشماريخ من جواب ((سؤاله بشيء من التخصص والتعمق في رسالته 
 وأبرز فيها بالأدلة نفي مذهب الإمامية القائلة بالأقاويل ))أسئلة في التاريخ 

مام المهاجر ، وأن إمامية المهاجر هي إمامية آبائه الباطلة عن معتقد الإ
 . وأجداده أئمة أهل البيت الحق 

هذا موجز لـما كتب في بداية الأمر ، ثـم جاء من بعدهم المؤرخ 
:  فوقف موقفا وسطا وقال )) الأدوار ((السيد محمد بن أحمد الشاطري في 

                                                                                                                             
. القراء في حيرة من مقصد المؤلف ، فيتهمه باضطرابه في رأيه؛ ولكنه وهم كبير

م هذا الإمام وقوة أسلوبه وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على غزارة علـ
رضي اللّه عنه، وقد توهم قولَه بالإمامية بعضهم ولـم يقفوا على حقيقة رأيه من 

 . خلال قراءة كلتا رسالتيه 



 ٧٩

شافعي تقليداً أعمى ، إن المهاجر وإن كان يعتنق المذهب الشافعي لا يقلد ال
فهو أجلُّ من ذلك ، كيف وأمامه الكتاب والسنة اللذان هما أساس المذهب 
الشافعي ، وكذلك عقائده الإسلامية هي عقائد آبائه وأجداده كالباقر وزين 

 .العابدين

ورأي المؤرخ الحبيب محمد بن أحمد الشاطري هو الأقرب هنا من أن 
 مقلدا ، وسنذكر هنا مجموعة من أهم النقول الإمام المهاجر كان مجتهداً لا

 : التي يحتاج القارئ لاستقرائها ذا الصدد ، ثـم نختم المحبث بالخلاصة 

تذكر الكتب  : ٨ ص)) المهاجر ((أما السيد ضياء شهاب فيقول في كتابه 
الحضرمية أن مذهب الإمام المهاجر هو مذهب آبائه وأنه تلقاه عن أبيه 

اللّه صلى اللّه عليه وسلـم ، وأن طريقة العلويين متلقاة وجده إلى رسول 
عن آبائهم الواحد تلو الآخر ، وهذه السلسلة يحفظها العلـماء ويوصلوا 

 .إلى الإمام المهاجر وأبيه وجده إلى الإمام علي بن أبي طالب 

أخذ الإمام المهاجر عن أبيه عيسى الذي يقول العمري فيه : وكتب أيضا 
 عن أبيه محمد النقيب ، وأخذ -ويعرف بالرومِي- نقيباً ووجيهاً أنه كان

محمد النقيب عن أبيه علي العريضي بالـمدينة المنورة ، وكان علي 
العريضي نقيباً للأشراف وشيخ بني هاشم بالعريض ، ولا يتولى النقابة إلا 
 من اجتمعت فيه شروط النقابة وهي مذكورة في مظاا ، والعريضي تلقى

عن والده الإمام جعفر الصادق ، وأخيه موسى الكاظم وابن أخيه علي 
 . الرضا ومحمد الجواد 



 ٨٠

 بقلـم السيد علوي بن طاهر الحداد نقله عنه )) مجلة الرابطة ((وجاء في 
 بعد ذكره ما أصيب به آل البيت منذ عهد )) المهاجر ((ضياء شهاب في 

ة أوائلهم ، وأم مكثوا بذلك أم كانوا على سير: علي كرم اللّه وجهه 
برهةً حتى انتشرت المذاهب ومالت الأمة الإسلامية إلى التمذهب بمذاهب 
خاصة، فاختاروا مذهب الإمام الشافعي تدريسا وقضاء ، وذلك بعد 

 .)١(الخمسمئة

مع العلـم  : ١٨ ص)) جنى الشماريخ ((وقال السيد علوي بن طاهر في 
 باليمن وإن لـم يعم ، فقد نقل أن مذهب الشافعي كان موجوداً

السخاوي عن الجَندِي بأن مذهب الشافعي انتشر في اليمن في حدود سنة 
 ، وأنه كان في اليمن علـماء حنفية وكثير من الزيدية والعثـمانية ٣٠٠

بحضرموت ، والعثـمانية هم النواصب وإسماعيلية بالجبال ، وغيرهم من 
 . الطوائف

هاجر فهي عقيدة آل البيت من آبائه في الأصول ، إذ أما عقيدة الإمام الم
لـم يعرف بعد في عهده منهج أهل السنة عقيدة الإمام الأشعري، 
فالأشعري جاء من بعده في أوائل القرن الرابع الهجري ولـم ينتشر مذهبه 

  .)٢(٣٨٠في العراق إلا في سنة 

                                                           
  .٨٠المهاجر ص) ١(

 .المرجع السابق ) ٢(



 ٨١

 الإمام والخلاصة أن الراجح من استقراء النصوص السابقة أن مذهب
المهاجر هو مذهب آبائه وأجداده من سلسلة آل البيت ، وأن التمذهب 
بمذهب الشافعي كان في فترة متأخرة وباختيار واجتهاد من أكابر أهل 
 حجالبيت، فالراجح من استقراء النصوص أنه كان مجتهداً ؛ ولكن أيضا ر

 .هوره بالاجتهاد لا التقليد العمل بالـمذهب الشافعي مع بداية ظ

وأما التصوف فلا يبعد أن يكون الإمام المهاجر قد تأثر بمعناه كما تأثر 
 ، واتصل بأبي طالب المكي وقرأ عليه في ٣٧٧ابنه أيضا الذي حج عام 

 .وهو زبدة علوم التصوف آنذاك ،  )) قوت القلوب ((كتابه 

ولا :  مخطوط ٨٥ ص)) إثـمد البصائر ((كتب السيد علوي بن طاهر في 
عد أن الإمام المهاجر وابنه كانا متصوفينِ، فإن المتصوفة والعباد كانوا بالبصرة يب

أكثر من غيرها ، وكان ا أبو الحسن بن سالـم الزاهد ، وهو أحمد بن محمد 
بن سالـم الزاهد البصري كبير السالـمية ، وكان له أحوالٌ ومجاهدات، وعنه 

 ، وهو آخر أصحاب سهل ))ت  صاحب القو((أخذ الأستاذ أبوطالب المكي 
 .)١()) شذرات الذهب((، وذكره في ٣٦٠التستري، توفي سنة 

                                                           
هو الإمام أبو طالب محمد بن علي بن عطية الحارثي المكي، نشأ بمكة ووعظ ببغداد ، ) ١(

م وأبي سعيد ابن الإعرابي ٣٨٦توفي سنة   ، أخذ عن أبي الحسن أحمد بن محمد بن سالـ
 الذي تلقاه كافة علـماء )) قوت القلوب ((له كتاب . وأبي عثـمان المغربي وغيرهم 

 : السلف بالقبول وأثنى عليه جمع غفير منهم ، قال فيه إمامنا الحداد 

 بكِتابِه أَحسِن بِهِ مِن لَوذَعِي ى الَّذي انتفع النه)) القُوتِ ((ومؤلِّفِ 



 ٨٢

  عن مقالات السيد )) المهاجر ((ونقل المؤلف ضياء شهاب في كتابه 
ولقد كانت البصرة عش المتصوفة وقدماء النساك : علوي بن طاهر قوله 

انوا منها ، وكان والعباد المشهورين ، والـمعدودون من سلف المتصوفة ك
تصوفهم لوناً آخر غير ما نتوهمه الآن ، فهو تمرين للنفس على العمل 
بالعلـم والتخلق بالأخلاق الحسنة والتحقيق بحقائق الإيمان ، ومطالبة 
النفس بإحكام العبودية، فهو تصوف خال عن أوضاع أهل الطوائف 

 .)١(ورسومهم

أخلاق قد بدأ ظهورها وهذا ما يشير إلى أن ملامح التصوف كسلوك و
مع الإمام المهاجر ، ثـم مع أبنائه وأحفاده ، وأما انتشار التصوف كرسوم 

 .وطريقة فجاء متأخراً على يد الأستاذ الأعظم الفقيه المقدم في القرن السابع

 

                                                                                                                             

 إلى سيدنا الشيخ عبيد اللّه بن )) الذي انتفع النهى بكتابه ((: أشار بقوله 
 المشار إليه )) قوت القلوب (( قرأ -كما كان في ترجمته-أحمد بن عيسى ، فإنه 

بيراً ونقل منه في على مصنفه ، وإلى الإمام الغزالي ، فإنه انتفع به انتفاعاً ك
 ٨٩ مخطوط ص)) إثـمد البصائر ((انتهى عن .  في مواضع كثيرة))الإحياء((

 .بتصرف، وقد أطال البحث في ترجمته ، وتقَصى ما ذَكَرته كتب التاريخ عنه

 .٨١ لضياء شهاب ص)) الإمام المهاجر ((راجع ) ١(



 ٨٣

دراسة حول احتمالية تمذهب المهاجر بمذهبٍ :  المطلب الثاني
 ما من خلال تاريخ التشريع الإسلامي

محمد إبراهيم أحمد علي دراسةً حول مفهوم . ب العلامة المكي دكت
 بحث فيها التطور الفكري للـمذهب الشافعي ))الـمذهب عند الشافعية((

عبر التاريخ ، وبين أن المذهب الشافعي مر بأربع أطوار ومراحل حتى تبلور 
 :واستقر 

فعي رحمه مرحلة التأسيس ، وتتمثل في حياة الإمام الشا: الطور الأول 
 . اللّه

مرحلة النقل ، وتتمثل في دور تلاميذ الإمام في نشر : الطور الثاني 
المذهب من العراق ومصر إلى مختلف البقاع ، وإنما كانوا ينشرون قواعد 

 طليعة المؤلفات الأصولية )) رسالته ((الإمام الاجتهادية التي نص عليها في 
اجتهادام الخاصة الكثيرة التي قد  ومجالسه مع )) الأم ((وبثها في كتابه 

. يخالفونه فيها في الأحكام ، مع التزامهم بالأصول التي وضعها الإمام 
 . النووي والرافعي : وانتهت هذه المرحلة مع ظهور مصنفات الشيخينِ

مرحلة التحرير ، وتتمثل في جهود النووي والرافعي في : الطور الثالث
وينها مدللة معللة الجهود التي أهلت كتبهما تحرير مختلف مسائل المذهب وتد

 . لتصبح محور المذهب ومرتكزه فيما بعد 



 ٨٤

شيخ الإسلام : مرحلة الاستقرار ، وتتمثل في عصر الأئمة : الطور الرابع 
زكريا الأنصاري ، والخطيب الشربيني ، والرملي ، وابن حجر الهيتمي، 

زيد من التحقيق والخدمة ، وغيرهم ، الذين تناولوا كتب النووي والرافعي بم
وبحثوا فيما سكتا عنه من المسائل والـمباحث ، وربما خالفوهما في 

 . اختيارام العلـمية الخاصة 

والحقيقة أنه لـم يتميز المذهب الشافعي ذا التطور فحسب ، بل شابه 
 إمامهبنشره بعد وفاة نقلته غيره من المذاهب في ذلك ، فكل مذهب يقوم 

  . تأخرون ، وبعدهم المحررون المثـم يأتي

وبعد هذا العرض يطمئن الباحث إلى أن المذهب الشافعي لـم يكن في 
يومٍ ما من القرن الرابع مذهباً متبلوراً حتى يتمذهب به ، بل كان متجسداً 

 . في مجموعة من تلاميذ الإمام وتلاميذهم قواعد أصوليةً يفرعون عليها 

ا البحث النفيس في مجلة الجامعة الإسلامية وللتوسع في ذلك انظر هذ
المنشورة بالمدينة المنورة ، وانظر لـمعرفة أعلام طبقة الإمام المهاجر من 

  . )) طبقات مجتهدي الشافعية ((علـماء الشافعية كتاب الدكتور محمد هيتو 

وننتهي من هذا إلى أن شخصية المهاجر كانت اجتهاديةً في تلك الفترة 
 .  تاريخ المذهب الشافعي المبكرة من



 ٨٥

 أن أغلب المذاهب تم إرساؤها قبل مؤسسيها -أخانا القارئ-ولتلاحظ 
في القرن الثالث ، ثـم انتشرت في الرابع والخامس على شكل آراء 

 مؤلَّفات )) يصنعون ((علـماء مجتهدين يبلورون مذهب إمامهم وينظّرونه و
  .))لتلاميذا(( ، أو نقَلَة المذهب ))الكتب((المذهب 

 فمن - لو افترضنا له التمذهب بأي مذهب شاء -وإمامنا المهاجر 
 أن يعتبر من رواد المذهب ونقلته ، ثـم - على أقل تقدير -الضروري 

يحسب على رجال المذهب ويترجم له في طبقام أو يذكر في تاريخ 
ا إذا فضلا عم. مذهبهم ، إن لـم يظهر أثره في أصحابه أو ذريته فيما بعد 

 . صنف مصنفا 

ولهذا  . ٣١٧ومن المعلوم أن هجرته كانت في بداية القرن الرابع عام 
وذاك يصعب الحكم على مثله بأنه متمذهب بأي مذهبٍ كان في تلك 

 .الحقبة المتقدمة

فأما عن تمرحل المذهب الإمامي والتطور الفكري فإن المذهب الإمامي 
 الإيمان بعصمة الأئمة ((ده المتمثلة في أصل المستقر الآن لـم تتبلور عقائ

وإن كان الفقه موجوداً منذ عصر الإمام جعفر - ))الاثني عشر وإمامتهم 
في عصر :  ، أي)١( إلا في آخر القرن الرابع الهجري على الأقل -الصادق

                                                           
علي شريعتي . كتاب د نقلا عن ٥٧ويدي صله ))إيران من الداخل  ((انظر ) ١(

بالإيرانية الذي درس فيه  ))إسلام شناسي  ((أو  ))معرفة الإسلام  ((الضخم 



 ٨٦

 مع علـماء الشيعة -نوعاً ما-الدولة البويهية ، والتي تعاطف أصحاا 
ساً خصوصاً مع الحرية الفكرية وحركة ترجمة كتب الفلسفة وجعلوا لهم متنف

  .)١(اليونانية وغيرها والتي أتاحوها وشجعوها 

 واحد إذ من المهم تقريره هنا أن المذهب الإمامي المعروف الآن له شعار
رئيس ثابت، من لـم يقل به لا يعد إماميا بتاتاً، وهو الإيمان بعصمة الأئمة 

 .بأسمائهم وترتيبهم المذكور في كتبهمالاثني عشر 

ولذا فإن أصلَ الإمامة والإيمان بالأئمة الاثني عشر بأسمائهم تلك وعددهم 
هذا لـم يكن آنئذ قد تحدد على سبيل القطع، لأن الغيبة الكبرى لـم 

 ،  ومن )٢( ٣١٧بعد عام : تتحدد إلا فيما بعد هجرة الإمام المهاجر، أي
                                                                                                                             

 هكذا تكلـم علي شريعتي ((التطور الفكري للإمامية ، وكتاب فاضل رسول 
(( . 

على أن ذلك لا ينفي ما نقل من اضطهادهم للشيعة كحرقهم لـمكتبة الشيخ ) ١(
الشيعة (( ، راجع )) تعاطفوا نوعاً ما ((: يدنا بقولنا  ، ولذلك ق٤٤٧الطوسي عام 

  .٩٧ للسبحاني ص))في موكب التاريخ

 وذلك بوفاة سفيره الرابع والأخير للإمام المهدي علي بن محمد ٣٢٩وكانت عام ) ٢(
لعبدالهادي الفضلي  ))في انتظار الإمام  ((: السيمري ، وفي بحث الغيبة انظر

 للشيخ محمد حسن آل )) المهدي المنتظر (( و ٣٠،٣١،٤٧،٥٤،٩١،٩٧ص
 وما بعدها، ٦٣ لآية اللّه محمد باقر الصدر ص)) بحث حول المهدي ((ياسين، و

الدولة (( وما بعدها لروح اللّه الخميني ، نقلا عن ٢٦ ص)) الحكومة الإسلامية ((و
 .٦٧الحلو حاشية ص.  د))في ميزان الشريعة



 ٨٧

 عقائد الإمامية بدأت تستقر بعد إعلاا فضلا عن المعلوم أن الكثير من
  .)١(الكثير من أحكامهم الفقهية

ومما يبين ذلك المقارنة بين كتب الصدوق محمد بن علي بن الحسين ابن 
وهو أحد أصحاب الكتب الأربعة التي عليها -) ٣٨١ت (بابويه القمي 
الإمامة (( )٣٢٩ت ( وكتاب والده الصدوق علي بن الحسين -مدار المذهب

 حيث يظهر أن الوالد يتعرض للأئمة وعددهم دون أية ))والتبصرة من الحيرة
 ، بينما نجد الابن واضح المنهج في تحديد العدد )) اثناعشر((لإشارة للعدد 

 .باثني عشر كعقيدة راسخة يلزم الإيمان ا

وممن بحث هذه النقطة وتتبع الكتب المؤلفة قبل الغيبة الكبرى والكتب 
المؤلفة بعدها ومواضع الأعداد فيها الباحث عبداللّه بن إسماعيل حميد الدين 

، فنحيل ٦٨-٦٦ص)) تعليقات على الإمامة عند الاثني عشرية((في رسالته 
  .)٢(القارئ على ما ذكره والعهدة عليه

                                                           
ستفيضة في بيان تأثير أصل الإمامة في فقه الإمامية ومن الدراسات الأكاديمية الم) ١(

ومقارنة ذلك بفقه أهل السنة أطروحتا الماجستير والدكتوراه التي تقدم ا 
محمد علي السالوس إلى الأزهر وكان قد درس من قبل في دار التقريب بين .د.أ

بحيث المذاهب، وتوضحان بجلاء تأثر أحكامهم الفقهية وقواعدهم الأصولية ا 
 .تزداد صعوبة التقارب بين فقههم وبين فقه مذاهب أهل السنة

ويضيف هذا الباحث بأن كتب أئمة الشيعة قبل إعلان الغيبة الكبرى خالية من ) ٢(
التي تتجاوز العمر الطبيعي للإنسان، وخالية من مفهوم : مفهوم الغيبة الكبرى، أي



 ٨٨

                                                                                                                             
لزم الإيمان ما على المكلف حيث وتحديد الأئمة به كعقيدتين ي ))اثناعشر(( الرقم

 :إنه الأصل الأصيل لمذهبهم، ومن هذه الكتب يذكر
 ).ت أول القرن الرابع( للنوبختي )) فرق الشيعة (( -١
 ) .٣٠١ت ( لسعد بن عبداللّه القمي )) المقالات والفرق (( -٢
 لمحمد بن حسن الصفار في فضائل الأئمة  )) بصائر الدرجات (( -٣

  .)) اثناعشر((وفيه إشارات بسيطة في أربع روايات للرقم ، )٢٩٠ت (
، وهذا يذكر ) ٢٨٠ أو ٢٧٤ت ( كتاب المحاسن لأحمد بن محمد البرقي -٤

  ، ولا أثر ))ثلاثة عشر(( إلى ))ثلاث((أرقاماً أخرى للأئمة من 
  .))اثناعشر((للرقم 

حا في وأما الكتب التي ألفت بعد الغيبة الكبرى فقد كان منهجها واض
تحديد الأئمة وترسيخ ذلك كعقيدة وأصل أصيل للمذهب، من ذلك كتب ابن 

، ))الخصال(( و))كمال الدين وتمام النعمة((بابويه الابن السالف الذكر في 
كفاية الأثر في ((في ) ٣٨١ت (، والخزاز القمي ))الغيبة((في ) ٣٦٠ت (والنعماني 

  .))النصوص على الأئمة الاثني عشر



 ٨٩

وحتى نفترض تمذهب المهاجر بمذهب الإمامية لزم كون المذهب قد 
ة هجرته حتى يتمذهب به ، وهذا غير ممكن  سن٣١٧ قبل سنة )١(تبلور

 كالاستبصار ((تاريخياً إذ لـم توضع أمهات الكتب الإمامية بعد (( 
ت ( للكليني )) الكافي ((و) ٤٦٠ت ( كلاهما للطوسي ))ذيب الأحكام((و

، وهي  ) ٣٨١ت (  لابن بابويه القُمي ))فقيه من لا يحضره الفقيه((و) ٣٢٩
  . )٢(تي بنِي عليها جلُّ المذهبالكتب الأربعةُ ال

ومن جهة أخرى فقد مر المذهب الإمامي بعدة .. هذا كله من جهة
الاتجاه  : )) اتجاهين ((مراحل أبرزها مرحلتان ويمكن أن نسميهما أيضا 
 . الأخباري أو المدرسة الأخبارية، والـمدرسة الأصولية

 وتحرم التقليد أيضا ، فأما الأولى فهي تحرم الاجتهاد بالقياس وغيره ،
 هِموتوجب الأخذ بآثار العترة الطاهرة عليهم السلام دون مصدر آخر ، وتت
المدرسةَ الأصوليةَ بأا نحت منحى أهل السنة في الأخذ بالعقل مثل مذهب 

وأما . إن الأئمة ينظرون إلى العلـماء كنقلة تراث فقط: الأحناف، وتقول
                                                           

 قد دونت -على الأقل-أن تكون أمهات كتب المذهب :  أي )) تبلور ((نى مع) ١(
وعقائده قد رسخت حتى ينطلق تلاميذُ مؤلفيها الدعاةُ والـمدرسون وينشروا 

وإلا فإن ذلك المذهب لا يزال في فترة مبكرة . من خلالها الفكر أصولا وفروعا
ت لهم كتب طبقات المذهب انحصر فيها رواده ونقَلَته ضمن أعلام معروفين ترجم

 . ))أعيان الشيعة((التي من أبرزها الموسوعة الضخمة 

  . ٢-١ بتحقيق علي أكبر الغفاري ص)) أصول الكافي ((انظر مقدمة ) ٢(



 ٩٠

د وأدلته كالقياس وغيره ، وهي التي كتب لها الثانية فهي الآخذة بالاجتها
 .البقاء الآن 

الـمهم في الأمر أن المدرستين ظهرتا بشكل ملحوظ عقب ايار الدولة 
الصفوية في بداية القرن الثاني عشر تقريباً ، وقامت بينهما مناظرات طويلة 

 واصطدامات عنيفة أدت إلى تصدي اتهد آغا محمد باقر البهبهاني
 ، وإفتائه )١(مؤسس المدرسة الأصولية للـمدرسة الأخبارية ) ١١١٧ت ( 

ثـم قام بالتنقل بين المدن والقرى برفقة حرسه الخاص . بتكفير أتباعها 
 ، حتى )٢( المعارضين من المدرسة الأخبارية)) تصفية ((لـمطاردة ومناظرة و 

 . لـم يبق إلا الأصوليون أو الأخباريون المعتدلون

العرض الموجز نسلط الضوء على تطور المدرسة الأخبارية ، إذ وبعد هذا 
 :هي المدرسة الأقدم والسابقة منهما

                                                           
من المهم ذكره أن هذا اتهد قام بتنظير ووضع أسس وظائف اتهد والاجتهاد، ) ١(

). ١٨٢٥ت (لشيخ أحمد الأحسائي والذي قام بنشر هذه المدرسة هو العلامة ا
ونحيل القارئ ) ٧٢ - ٣٣٧١: ٦( للـمستشرق لوريمر )) دليل الخليج ((انظر 

..  الفقهاء حكام على الملوك((عليه نقلا عن كتاب الباحث سعد الأنصاري 
  .)) م ١٩٧٩ - م ١٥٠٠علـماء إيران من العهد الصفوي حتى العهد البهلوي 

 ومعنى عنوانه Religion and State in Iranاذ حامد الغار ينظر هنا كتاب الأست) ٢(
 في الرد ))مبهمات الشريعة الغراء(( ، وكتاب )) الدين والسياسة في إيران ((بالعربية 

 .على مزاعم الأخبارية للعلامة الشيخ جعفر كاشف الغطاء



 ٩١

))  الكافي ((الولادة ، وكانت على يد الكليني صاحب : الـمرحلة الأولى

، وآراؤه صريحة في حرمة الاجتهاد والتقليد ، ووجوب التمسك بآثار العترة 
محمد بن علي ابن بابويه :  الصدوقينالطاهرة ، ككتب الشيخين الأعلـمين

  ، ووالده علي بن الحسين )) من لا يحضره الفقيه ((صاحب ) ٣٨١ت (
  ).٣٢٩ت ( 

 النمو ، وقد ظهر فيها العلامة الإسترابادي : الـمرحلة الثانية
الذي طعن على الأصولية ، ورد عليه الشيخ جعفر كاشف ) ١٠٣٦ت (

  . )) الحق المبين ((الغطاء في 
مرحلة الاستقرار والاعتدال ، وكانت على يد الشيخ : الـمرحلة الثالثة

والذي أضفى عليها طابع التوسط فجعلها ) ١١٨٦ت (يوسف البحراني 
  . )١(مذهبا وسطا بين الأخباريين والأصوليين

أننا إذا أردنا القول بإمامية المهاجر اقتضى ذلك أن : ينبني على ما سبق
 أو مسند الصدوق علي بن )) الكافي ((سواء - تكون مسانيد آل البيت

                                                           
 )) الاجتهاد أصوله وأحكامه ((محمد بحر العلوم . وانظر في ذلك كتاب د) ١(

  . ١٦٩-١٦٨ص
بغض النظر عن التحليل الذي أورده المؤلف في كتابه هذا عن : وهنا نقول

لفظية الخلاف بين المدرستين فإن الطابع الغالب على المدرسة الأخبارية هو 
التمسك بآثار العترة الطاهرة عليهم السلام ، وهو الذي يعنينا في بحثنا هذا عن 

 .مذهب الإمام المهاجر 



 ٩٢

 قد أُلِّفت وانتشرت حتى وصلت -الحسين أو أي من مسانيد العترة الطاهرة
 فتلقاها الإمام المهاجر ونقلها معه إلى -على ضخامة حجمها-البصرة 

 . تاريخ هجرته ٣١٧حضرموت، كل ذلك قبل عام 

 إلى حضرموت وناشرها ثـم يكون الإمام المهاجر هو ناقل هذه الآثار
هناك، فيكون قد نقل الكتاب ومعه الاتجاه الأخباري التقليدي إلى 
حضرموت والذي تعرض فيما بعد للانقراض في فارس، فيعتبر المنقذ 
للـمدرسة الأخبارية التقليدية التي أسسها معاصره الكليني أول مراجع 

 !التقليد في تاريخ الإمامية بعد غياب الإمام المهدي

هذا كله بعيد عن الصحة والواقع التاريخي للاتجاهات والـمدارس و
خصوصا في تلك المرحلة المبكرة ، وبعيد أيضا عن حقائق ببليوغرافيا 

 ))الكافي((المكتبات في حضرموت ، إذ لا يوجد أي أثر لكتابي الصدوقين أو 
أو نحوها في خزائن البيوتات العلـمية من آل البيت في حضرموت فضلا 

 غيرهم من الأسر العلـمية الحضرمية ، كما أن المهاجر أو أحداً من عن
 .ذريته لـم يتبن المدرسة الأخبارية، ولا أثر لها في سِيرِهم وتراجمهم

وأما من حيث علـم الحديث الذي اشتهرت به ذرية الإمام المهاجر 
 فأول ما ظهر عند الإمامية ) ١(كالـمحدث علي بن محمد ابن جديد

                                                           
هر عن أحفاد الإمام المهاجر عنايتهم بالأسانيد والرواية للحديث النبوي، بل اشت) ١(

 ومن أهم الوثائق ذا الصدد جزءٌ حديثي للإمام المحدث علي بن محمد بن 



 ٩٣

 التي رواها الرواة عن الإمام جعفر الصادق عليه ))ول الأربعمئةالأص((
 ، قال صاحب ٣١٧السلام، وكلها متأخرة عنه عليه السلام وعن عام 

 :  بعد دراسة مستفيضة ))دراسة حول الأصول الأربعمئة((كتاب 
 هذا ظهر عند علـماء الإمامية في القرن )) الأصل (( اصطلاح -١

 . الخامس
 وكل أقوالهم في )) الأصل ((في محاولة فهم معنى كلـمة  اضطربوا -٢

 . ذلك إنما هي حدس وتخمين كما صرح بذلك السيد محسن الأمين 
الحاوي للأحاديث المروية عن الإمام جعفر (( الغالب أن معناها -٣

 .  من تأليف الرواة عن الإمام الصادق ))الصادق
 لاحتواء الكتب الأربعة  أن أعيان الأصول هذه قد أُهملت نظراً-٤

وجوامع الحديث لهذه الأصول ، ولأجل ذلك استغنى المحدثون عن الأصول 
                                                                                                                             

روى فيه أربعين حديثا ) ٦٣٠ت (أحمد بن جديد بن عبيداللّه ابن الإمام المهاجر 
، ))بغية الراوي((خاوي وذكره في في فضائل الأعمال ، وقد وثق نسبته الحافظ الس

والـمؤرخ المحقق علوي بن طاهر الحداد إذ عزاه إليه السيد ضياء شهاب في 
  ، ومنه نسختان مخطوطتان الأولى بخط السيد ))شمس الظهيرة((تعليقاته على 

سالـم بن جندان وعليها سماع الشيخ سعد الظفاري ومعه مجموعة من السادة 
 بخط -وهي الأوثق- ، والنسخة الأخرى ٦٠٤د بمكة عام العلويين على ابن جدي

 .المحدث السيد علوي بن طاهر الحداد

ويعتزم فرع الدراسات نشر هذا السفر النفيس قريبا إن شاء اللّه ، 
 . من أهل السنة-وفيهم من آل البيت-والـمتأمل له ولأسانيده يجد رجاله جميعا 



 ٩٤

بأعياا لوجود مضامينها في الكتب الأربعة المتأخر تأليفها زمناً عن تأليف 
 . اهـ . الأصول 

إن الكتب الأربعة أحسن ما ألف : ثـم نقل عن علـماء الإمامية قولهم
 . في الحديث 

اصل ضياع هذه الأصول أعياناً بعدم خدمتها وإهمالها مما يثبت عدم والح
 علـم الحديث وجهود علـماء الإمامية الاثني عشرية في تدوينه ((استقرار 
  .)١( على الأقل٣١٧ قبل عام ))وانتشاره 

 مثلاً وغيره من كتب الحديث ممن خدموا )) الكافي ((أضف إلى أن شراح 
فيما وقفنا - ، ومنهم ٣١٧متأخرة جداً عن عام أحاديثه جاؤوا في فترة 

 ٢٥فقد شرحه في ) ١١١٠ت  ())بحار الأنوار(( السي صاحب -عليه
   )) كالذريعة إلى وسائل الشيعة((، هذا فضلا عن كتب الفقه المدلل )٢(مجلداً

 . التي تأخرت هي الأخرى ) ١١٠٤ت(مثلاً للحر العاملي 

لفات انتشرت في تلك الآونة في هذا وحاصل هذا أنه لـم تكن هناك مؤ
 .  على الأقل ٣١٧الفن قبل عام 

                                                           
لعبدالرسول غفار  )) الكليني وخصومه ((للاستزادة في بعض هذه النقاط انظر ) ١(

  .٥٣ص

 ، وشرحه هذا لا زال مخطوطا ، ولـم نقف بعد على ما إذا كان المرجع السابق ) ٢(
 . قد تعرض لتخريج رواياته جميعها ونقدها كما فعل محدثو أهل السنة أم لا



 ٩٥

 وغيره من المؤرخين مجموعةً من )) فهرسته ((قد ذكر ابن النديم في .. نعم
 الشخصيات التي اعتنت بالحديث وتدوينه ونسبوا إلى أصل التشيع العام 

صنف فيه  ممن سبق البخاري ومحدثي أهل السنة و-وليس إلى الاثني عشرية-
مصنفات ذكرا الكتب ، وممن درس ذلك باستفاضة الباحث هاشم 

 ؛ ولكن )) دراسات في الحديث والـمحدثين((معروف الحسيني في كتابه 
الذي يعنينا هنا المصنفات التي كُتب لها الانتشار في تلك الحقب المبكرة 

ثني والبقاء كالكتب الأربعة، ووضوح انتساب مؤلفيها إلى المذهب الا
 .عشري، إذ هم مصنفو أمهاتِه

الفقهاءُ حكّام على ((ويستفاد من الدراسة التي أجراها صاحب كتاب 
-م١٥٠٠ علـماءُ إيران من العهد الصفَوِي إلى العهد البهلَوِي -الملوك 
 أن المذهب الإمامي لـم ٤٥-٣٨ الباحث سعد الأنصاري ص))م١٩٧٩

لا مع الدولة الصفوية التي ظهرت متأخرة في يظهر تماماً ويبدأ في الانتشار إ
 . القرن الثامن 

وسيكون ذلك بالطبع -ولو افترضنا تمذهب الإمام المهاجر ذا المذهب 
 فإن ذلك يمكن تقبله لو كان مقيماً بطُوس أو -في القرنِ الثالث بدايةِ حياته

 سنة نحوها من بلاد فارس ، أما وقد أقام بالبصرة المليئة بأئمة أهل ال
.  فإن ذلك الاحتمال يضعف كثيراً- )١(خصوصا المالكية والفرق الصوفية-

                                                           
  . ٣٦-٣٥ لضياء شهاب ص)) الإمام المهاجر ((راجع كتاب ) ١(



 ٩٦

خصوصاً وأنه من المعلوم في علـم الطبقات أن غالب المذاهب في القرن 
الثالث كانت في طور النقل ، وكل من تبناها في تلك المرحلة اعتبر من رواد 

نف الكتب أو المذهب وترجم له في كتب طبقات مذهبه سواء كان ممن ص
 . ممن خرج التلاميذ 

وبعد هذا العرض يتبين لنا ضعف احتمال كون الإمام المهاجر قد تمذهب 
بمذهبٍ ما خلال تلك الفترة المبكرة من حياة المذاهب ، خصوصا المذهبين 

 . الشافعي والإمامي 

 .لذا فالقول الذي قدمناه من كونه مجتهدا هو الأقرب ، واللّه أعلـم
 

 لدراسات وخدمة التراثفرع ا
 ١٤٢٠ ربيع الأول ٢٠



 ٩٧

 الفهرس

 ٥ الـمطلع القرآني
 ٧ شاهد الحال

 ٩ الإهداء
 ١١ الـمقدمة 

 ١٤ منهج السادة بني علوي بحضرموت والعالـم 
 ١٥ مخطط التسلسل الفكري لأئمة آل البيت بحضرموت والعالـم

 ١٦ الفكرية انتقال الإمام المهاجر والتحولات 
 ١٩ مذهب الإمام المهاجر 

 ٢٣ تسلسل النسبة العرقية لبني علوي بحضرموت 
 ٢٨ مخطط تسلسل النسبة العرقية لبني علوي

 ٢٩ تسلسل النسبة الفكرية لبني علوي بحضرموت 
 ٢٩ التسلسل الرأسي لطريق السادة بني علوي) أ ( 

 ٣٣ مخطط التسلسل الرأسي لطريق السادة بني علوي
 ٣٤ مخطط المراحل السياسية المتقلبة بحضرموت حتى وصول المهاجر

 ٣٥ ترسيخ مذهب أهل السنة على يد الإمام المهاجر وأولاده
 ٤٣ مذهب آل أبي علوي في مسائل الاختلاف 

 ٤٨ السلف من آل أبي علوي لا يميلون إلى الغلو 
 ٥٢ كتب السادة بني علوي خالية عن غير منهج الفقيه



 ٩٨

 ٥٩ لات السلف من آل باعلوي شاهد على طريقتهم مقو
 ٦٤ التسلسل الأفقي لطريق السادة بني علوي) ب(

 ٦٨ مخطط التسلسل الأفقي لطريق السادة بني علوي
 ٦٩ مواقف جيل بني علوي المعاصرين من طريق أسلافهم 

 ٧٥ الخاتمة 
 ٧٧ الـملحق 

 ٧٨  الموضوععرض للأبحاث التي ألفت في هذا: الـمطلب الأول
دراسة حول احتمالية تمذهب المهاجر بمذهب : الـمطلب الثاني

 ما من خلال تاريخ التشريع الإسلامي
٨٦ 

١٠٠ الفهرس
 
 
 


	ÇáãØáÚ ÇáÞÑÂäí..
	ÇáãÞÏãÉ
	ãóäúåóÌõ ÇáÓøÇÏóÉö Èóäí Úóáóæöíøò ÈÍóÖúÑóãóæúÊó æÇáÚóÇáÜã
	ãÎØØ ÇáÊÓáÓá ÇáÝßÑí áÃÆãÉ Âá ÇáÈíÊ
	ÇöäúÊöÞÇáõ ÇáÅãÇãö ÇáãåÇÌöÑö æÇáÊøóÍóæøõáÇÊõ ÇáÝößúÑöíøóÉ
	ãóÐúåóÈõ ÇáÅöãÇãö ÇáãåÇÌöÑö
	ÊóÓóáúÓõáõ ÇáäøöÓúÈóÉö ÇáÚöÑúÞöíøóÉö áöÈóäí Úóáóæöíøò ÈöÍóÖúÑóãóæúÊó
	ãÎØØ ÊÓáÓá ÇáäÓÈÉ ÇáÚÑÞíÉ
	ÊóÓóáúÓõáõ ÇáäøöÓúÈóÉö ÇáÝößúÑöíøóÉö áöÈóäí Úóáóæöíøò ÈÍóÖúÑóãóæúÊó
	( Ã ) ÇáÊÓáÓá ÇáÑÃÓí áØÑíÞ ÇáÓÇÏÉ Èäí Úáæí
	ãÎØØ ÇáÊÓáÓá ÇáÑÃÓí áØÑíÞ ÇáÓÇÏÉ Èäí Úáæí
	ãÎØØ ÇáãÑÇÍá ÇáÓíÇÓíÉ ÇáãÊÞáÈÉ
	ÊóÑúÓöíÎõ ãóÐúåóÈö Ãóåúáö ÇáÓøõäøóÉö Úáì íóÏö ÇáÅãÇãö ÇáãåÇÌöÑö æÃóæáÇÏöåö
	ãóÐúåóÈõ Âá ÃÈí Úóáóæöíøò Ýí ãóÓóÇÆöáö ÇáÇöÎúÊöáÇÝö
	ÇáÓøóáóÝõ ãöä Âáö ÃÈí Úóáóæöí áÇ íóãöíáõæäó Åáì ÇáÛõáõæø
	ßõÊõÈõ ÇáÓøÇÏóÉö Èäí Úóáóæöíø ÎÇáöíóÉñ Úä ÛóíÑö ãóäúåóÌö ÇáÝóÞöíå
	ãóÞõæáÇÊõ ÇáÓøóáóÝö ãöä Âáö ÈÇÚóáóæöíø ÔÇåöÏñ Úáì ØÑíÞóÊöåöã
	(È) ÇáÊÓáÓá ÇáÃÝÞí áØÑíÞ ÇáÓÇÏÉ Èäí Úáæí
	ãóæÇÞöÝõ Ìöíáö Èäí Úáæí ÇáãÚÇÕöÑöíäó ãöäú ØóÑöíÞö ÃóÓúáÇÝöåöã
	ÇáÎÇÊãÉ
	ÇáãáÍÞ
	ÇáÜãØáÈ ÇáÃæá: ÚÑÖñ ááÃÈÍÇË ÇáÊí ÃõáÝÊ Ýí åÐÇ ÇáãæÖæÚ
	ÇáãØáÈ ÇáËÇäí: ÏÑÇÓÉ Íæá ÇÍÊãÇáíÉ ÊãÐåÈ ÇáãåÇÌÑ ÈãÐåÈò ãÇ ãä ÎáÇá ÊÇÑíÎ ÇáÊÔÑíÚ ÇáÅÓáÇãí

